
»أخبروهم أنها 
هنا«.. معراج 

جوّانيّ نحو الحكمة

خيرت يان فان خيلدر: 
أسعى لتصحيح المفاهيم 

الخاطئة عن العرب

النقد الأدبي 
العربي.. خفوت 
الحضور والتأثير

تصدر عن هيئة الشارقة للكتاب 
• السنة الثامنة - العدد 87 - يناير 2026



1 872026 كتاب     يناير

أولــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
الكلامــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

في كلّ عام يحقق مشروع الشارقة الثقافي التنويري إنجازات كبيرة، واحداً تلو الآخر. هذا المشروع الذي 

يقوده ويرعاه صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى، حاكم الشارقة، 

منذ خمسة عقود، لم يتوقف عند حدّ، لأنه بلا حدود، ففي كل عام يخطو خطوات جديدة ويفتح أفقاً جديداً، 

محلياً وعربياً وإقليمياً وعالمياً. يواصل المشروع الثقافي حركته الدؤوبة في تعمير جسور ثقافية مع شعوب 

العالم، انطلاقاً من رؤية سموه الواضحة والبعيدة المدى، والتي تقوم على الكتاب بوصفه خير جليس، وخير 

سفير ثقافيّ، وخير جسر يربط بين الثقافات. وقد شهد العام الماضي 2025 إنجازات عديدة تضمّنها سجلّ 

الشارقة المضيء، ومن بينها إنشاء مركز الدراسات العربية في جامعة كويمبرا العريقة، الذي افتتحه صاحب 

السمو حاكم الشارقة، يوم الجمعة في الثالث من أكتوبر/ تشرين الأول 2025. وكان سموه تحدّث خلال 

الافتتاح عن كتابه “رحلة بالغة الأهمية” المستند إلى مخطوطة دوراتي باربوزا عن مرحلة الاحتلال البرتغالي، 

قائلًا سموه إنه عندما أصدر هذا الكتاب باللغات العربية والإنجليزية والبرتغالية، “لم أكن أبحث عن إثبات 

تاريخي فقط، بل عن إنصاف حقيقي لأهلنا، وعن استعادة روايتهم كما رآها شاهد من أهل الحدث. إنني أؤمن 

أن المعرفة حيث تنبع من الحقيقة، تصبح جسراً متيناً للحوار، وأساساً صلباً لبناء علاقات بين 

الشعوب”.

يأتي عمل هيئة الشارقة للكتاب محلياً وعربياً ودولياً، تجسيداً لتعليمات سمو الشيخة 

بدور بنت سلطان القاسمي رئيسة مجلس إدارة الهيئة، ووفق رؤية سموها وخريطة 

الطريق التي رسمتها لنا، إذ تحرص سموها دائماً على تعزيز الحوار الثقافي بين 

الشعوب، وتولي اهتماماً خاصاً بالثقافات التي تعاني من التهميش أو التجاهل أو 

الظلم، نتيجة لأسباب عديدة، يأتي التاريخ الاستعماري في مقدمتها. ولذلك تقوم 

رؤية سموها على تحرير الطاقات الكامنة في الثقافات، وتعزيز الثقة بها، والمبادرة 

بالتواصل وتوفير فرص مشاركة تلك الثقافات في فعاليات كبيرة. 

لقد مرّ العام 2025، وهو يحمل سجلّّاً حافلًا من الإنجازات الشارقيّة، والآن 

ونحن على عتبة العام الجديد 2026، نحمل أفكاراً جديدة وخطة لفعاليات جديدة 

تتطلب عملًا نوعيّاً وكثيراً، ومن بينها برنامج الشارقة “ضيف شرف” معرض 

وارسو الدولي للكتاب، إذ تحتفي بولندا بالشارقة ومشروعها الثقافي، تقديراً 

للمكانة الثقافية المرموقة لإمارة الشارقة التي تُعدّ منارة سامقة في 

الخريطة الثقافية العالمية.

أحمد بن ركاض العامري 
الرئيس التنفيذي لهيئة الشارقة للكتاب 

رئيس التحرير

عام جديد وعمل متجدد



87 23 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

أبوابــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
المجلةـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

• السنة الثامنة - العدد 87 - يناير 2026

دفتر الشمس

أول الكلام: عام جديد وعمل متجدد 

»أخبروهم أنها هنا«.. معراج جوّانيّ نحو الحكمة 

ملتقى الأرياح: شكراً لمعرض الشارقة للكتاب

01
01

بيير نورا.. الهامشي المركزي

اتجاهات: دفتر لحساب الزمن

ريكاردو بيجليا يحرر رواية أميركا اللاتينية 

من »الواقعية السحرية«

قِـفــا نقرأ: الشعر الفلسطيني في بولندا

38

43

44

49

50

59

04

11

حوارات

مقالات ودراسات

كيبشومبا: الكتابة مساحة للمقاومة الرمزية 

وإعادة تأكيد الهوية

فسحة للتأمل: على شاكلة شتاينبك

مارك غراسيانو.. الرواية مغامرة لغوية

جسور: درويش في ذاكرتي

طه حسين وإليوت.. حوار الشرق والغرب 

قنسطنطين بافلوف.. شاعر في عزلة اضطرارية 

تخوم الكتابة: الكتابة بكلّ الحواس

أوجينيو دا أندرادي.. الشعر

مفتاح الوجود 

ممرات: محاولات استبدادية 

لترويض صوت المرأة

12

20
12

20

19

25

26

32

37

مراجعات

»البيت الفارغ«.. رواية تمتلئ بحكايات 

قرن كامل

»تسع حكايات من أفريقيا السوداء«.. 

حكمة قارة منسية 

رقوش: المنسيّات السوريات

صلاح جرّار يخرج شعراء أندلسيين 

من الظل إلى النور

مشكال: شعريّة »كلام عند مدخل القدس« 

»الحدود المتخيّلة«.. الصورة أقوى من الخريطة 

مرحبا: الطريق السريع للمعلومات 

وتغيير المجتمعات

إريك سادان يحذر من »استقالة الإنسان« 

سطور: حنين إلى فنّ المراسلة 

60
60

64

68

67

71

72

75

76

79

خيرت يان فان خيلدر: أسعى لتصحيح 

المفاهيم الخاطئة عن العرب

فحوصات ثقافية: إسراف الاستخفاف 

بالغلاف

80
جهات

103

114

104

106

109

116

استطلاعات وتحقيقات

صفحات

ضفاف

النقد الأدبي العربي.. خفوت الحضور والتأثير

أحمد العسم: المكان يعيش في الجسد 

لا الخرائط 

هوى وهواء: الهدوء الذي.. 

تحولات في شكل القصيدة العربية

نادية النجار: تكريمي في معرض الشارقة 

للكتاب شرف لي

إصدارات: عماد فؤاد يصدر »معجم 

الحواس الناقصة«

سارة حواس: ثقل النص أكبر 

التحديات أمام المترجم 

من الشاطئ الآخر: عقلانية العرب 

وخرافة اليونان

رقيم: الموعد البولندي

90
98

110

90

98

110

• صورة الغلاف: نسخ بالعربية والإنجليزية من كتاب »أخبروهم أنها هنا.. بحثاً عن ملكة مليحة«. )أرشيفية(
جســـر ثقافـــي مـــن الشـــارقة إلـــى القـــارات

مجلة شهرية تصدر عن هيئة الشارقة للكتاب

هاتف: 

الموقع الإلكتروني:

البريد الإلكتروني:

:Distributionالتوزيع:

KITAB.. Monthly Magazine published by
Sharjah Book Authority (SBA)

Tel.:

Website:

Email:

+971 6514 0000

www.sba.gov.ae

kitabmagazine@sibf.com
zelsousi@sibf.com

الرئيس التنفيذي لهيئة الشارقة للكتاب
رئيس التحرير

أحمد بن ركاض العامري

رئيسة مجلس إدارة هيئة الشارقة للكتاب
الشيخة بدور بنت سلطان القاسمي

Chairperson of the Sharjah Book Authority
Sheikha Bodour bint Sultan Al Qasimi

CEO of Sharjah Book Authority
Editor in chief

Ahmed bin Rakkad Al Ameri

مدير التحرير
علي العامري

المشرف العام
منصور الحساني

المنسق العام
خولة المجيني

مساعدة إدارية
نور نصرة

المدير الفني
محمد العرقاوي

التصميم
أماني الترك

الاشتراكات والإعلانات
زاهر السوسي

Managing Editor
Ali Al Ameri

General Supervisor
Mansour Al Hassani

General Coordinator
Khoula Al Mujaini

Administrative Assistant
Nour Nasrah

Art Director
Mohammed Al Arqawi

Graphic Design
Amani Al Turk

Subscription & Ads.
Zaher Elsousi

80

89



87 45 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

| دفتر الشمس |

 دفتر
الشمس

دفــــتـــــــرـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
الشمســــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

كتب: علي العامري

تلجأ سمو الشيخة بدور بنت سلطان القاسمي 
في كتابها الجديد »أخبروهم أنها هنا.. بحثاً عن 
ملكة مليحة« إلى الكتابة البرزخيّة، مؤالفة بين 
عوالم متعددة، خارجية وجوّانية، مادية وغيبية، 
المعنى، ومن منطوقات  إلى  الحجر  من كلام 
والرؤى  والحلم  والأسطورة  والتاريخ  النقوش 

والتأمل الصوفيّ والخيال وبوح الأرض. 
عربية  بطبعتين  صدر  الذي  الكتاب  يشكّل 
وإنجليزية، بؤرة لشبكة منسوجة من الحجر والغيب، 
من العلامات والمعنى، من التاريخ والحلم، من 
ورقيم  الأثر  ورقيم  والليل  والشمس  النقش 
الضوء، من الخريطة المكانية إلى خريطة النجوم 
والكواكب، إلى خريطة الذات، ومن المعلومات 
اللهب  وشهقة  الكاشفة،  الرؤى  إلى  الموثقة 

في عتمة الليل الهابطة في الصحراء، إلى لوح 
الكتاب من سيرة الأسلاف في  المجرّات. يبدأ 
تضاريس الزمن الصحراوي، ليعود إليهم وهم 
يضيئون حضورهم في الذات الفردية والجمعية.

ثمة كتب تقود القارئ إلى غرفه، غرفة غرفة، 
هنا«  أنها  »أخبروهم  وكتاب  العتبات،  من  بدءاً 
واحد من تلك الكتب. كما يأخذ هذا الكتاب بيد 
القارئ إلى كتب أخرى، ليعرف أكثر عن شخصية 
ما ورد اسمها أو مكان او حادثة تاريخية أو كتابة 
قديمة أو معتقد قديم أو أسطورة. وهنا يغدو 
المعارف  من  أبواب  إلى  مرشداً  الكتاب  هذا 

والتأملات.
إنّ معمار الكتاب مبنيّ وفق هندسة نسيجيّة 
مشوّقة لا يفلت القارئ من خيوط سردها، ومن 
إشراقات لغتها الشعرية، ومن انتظار المجهول، 

»أخبروهم أنها هنا«.. 
معراج جوّانيّ نحو الحكمة

فها عن ملكة مليحة بدور القاسمي تلجأ إلى الكتابة البرزخيّة في مؤلَّ



87 67 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

ومن التوق إلى قراءة المتواري والمخفيّ والهاجع 
في قلب المكان النابض بضوء الأسلاف الذي 
لا ينضب. فالكتاب ينادي الأجيال لاستكشاف 
الحكمة المطويّة في لفائف الرمال وفي مكنونات 
الصحراء منذ كانت غابة إلى اللحظة الرّاهنة، انطلاقاً 
من الخلاصة الحكمية التي توردها الشيخة بدور 
القاسمي في تمهيد الكتاب، بقولها »إذا تعرّفتَ 

على أرضك، أدركتَ ذاتك«.
على  منه  عديدة  أجزاء  في  الكتاب  يقوم 
إلى  ليتحوّل  مرشّحاً  يجعله  ما  المشهديّة، 
الدراما  عناصر  أنّ  خصوصاً  سينمائي،  فيلم 

والفضاء الصحراويّ والتجربة والتشويق والأزمنة 
والشخصيات والأحداث متوافرة في البنية السرديّة. 
بوصفه  ليس  الماضي  الكتاب مع  ويتعامل 
»جامداً«، بل وفق صيرورة الزمن، ومن الأسئلة 
المتوارية التي يطرحها الكتاب: ما الذي حدث، 
عربيات  يتحدث عن ملكات  التاريخ  كان  ولماذا 
الماضي  أمام  الحاضر  تراجع  بينما  متوّجات، 
المتقدم. فقد حدثت »القطيعة« في سلالات 
سنة،   2000 من  أكثر  امتدت  بعدما  الملكات 
منذ القرن الحادي عشر قبل الميلاد، إلى القرن 

الثاني عشر الميلادي.

لغة الأعالي
كليمنجارو  جبل  صعود  بتجربة  الكتاب  يبدأ 
العرب  عليه  أطلق  والذي  تنزانيا،  في  البركانيّ 
قديماً اسم »جبال القمر«، ويضمّ خمس مناطق 
مقسمة حسب الارتفاع عن مستوى البحر، أعلاها 
متوّجة بالقمة التي يصل ارتفاعها 5895 متراً. 
في  القاسمي  بدور  الشيخة  المؤلفة  واختبرت 
هذا الصعود ثلاثية المعاريج الجبليّة والجسديّة 
الأعالي  كانت  نفسه.  الوقت  في  والروحيّة 
معلّمة الصاعدين المدفوعين بالشغف بالطبيعة 
والمغامرة والاستكشاف عبر مجاهدة معاكسة 
للجاذبية الأرضية كشفت الطريق إلى مجاهدة 
ذاتية مضادة لأوهام الإنسان التي لا تزال تعرقل 
مسيرته إلى المعنى الأسمى، حيث الروح تضيء 
الذي لا يُضاء. وحول ذلك، تكثّف المؤلفة دروس 
الأعالي، بقولها في كتابها »لكل إنسان رحلته مع 
العلوّ، وعليك أن تعرف حدودك وتصغي إلى 
حكمتك الداخلية«. وتضيف عن امتحان الصعود 
وتحوّلت  صمتي،  ازداد  أعلى،  صعدنا  »كلما 
في  المعنى  يتكثف  إذ  الداخل«.  إلى  خطواتي 
الطاويّ،  الحكيم  يقول  مثلما  الصمت،  قطرة 
شونغ تزو »توجد الكلمات لأجل المعنى، ولكن 
الكلمات  طرح  بإمكانك  المعنى،  تُدرِكُ  عندما 
عر بوصفه فضاء  جانباً«. وهو ما ينطبق على الشِّ
لتأمل باطنيّ، كما ترى الكاتبة نعومي همفري 
عر في مكانٍ ما، وراء  بقولها »يكمن عمق الشِّ

الكلمات«.
ترى صاحبة »أخبروهم أنها هنا« تفاصيل الحياة 
بعين جديدة، معبّرة عن ذلك بقولها »لم تعد هذه 
التفاصيل خلفية جامدة، بل هدايا، رسائل خفيّة 
تؤكد أنّ الحياة ذاتها أشبه باحتفال صامت، وأنّ 

الجمالَ يسكن البساطة«.
كان التحوّل ثمرةَ المعراجِ الكليمنجارويّ الذي 
استمر سبعة أيام، إذ تقول المؤلفة الشيخة بدور 
القاسمي »علّمني هذا الجبل كيف أنصت، كيف 
أتنفّس، كيف أستسلم، كيف أتغيّر«، بعدما أدركت 
رسائل الأعالي، حيث أنّ »كلّ جبل يحمل مرآة«، 
لتختم فصل الصعود بقولها »كان الصعود بداية 
جديدة، تحوّلًا عميقاً، قيامة من نوع آخر، أيقظ 
فيّ عشقاً جارفاً للطبيعة البرّية، للجبال والغابات 
والأنهار، لكلّ الأمكنة التي تُجرّدك لتكشف لك 

صورتك الحقيقية«.

زمن الأسلاف
كانت رحلة الصعود إلى أعالي جبل كليمنجارو 
عتبة أساسية أولى لتصاعد وتيرة التشويق في 
معمارية الكتاب الذي جاء في أحد عشر فصلًا، 
عبر 368 صفحة. كانت صبيحة التاسع عشر من 
مارس/ آذار 2020 التي وثّقتها المؤلفة بتحديد 
الوقت وتاريخ اليوم والشهر والسنة، والذي يوافق 
يوم الخميس، بؤرة أولى لاستكشاف الماضي 
السائل الذي يواصل جريانه بمسارات جوفيّة في 
الذات والمكان. وبتوثيق اللحظة الجوهرية تلك 
في المكان وهو مدينة كلباء، بدأ الارتحال الجوانيّ 
والمكانيّ إلى زمن الأسلاف. وتصف الكاتبة ذلك 
المشهد، في وقت جائحة كورونا »كوفيد 19«، 
بقولها »قبيل أيام من توقّف العالم بأسره في 
وجه جائحة كونيّة، وجدتني بعيدة عن الضجيج، 
الشرقيّ  الساحل  على  السكون  إيقاع  أتنفس 
للشارقة، في قرية الصيد الوادعة كلباء. هناك 
بدا الزمن وكأنه يتباطأ. بين البحر وجبال الحجر 
الوعرة، كانت كلباء تنبض بجمال عتيق، حميم، 

لم تمسّه يد«.
وتبيّن الشيخة بدور القاسمي أثر ذلك اليوم، 

بقولها »لم أكن أسير على دربٍ فحسب، بل كنتُ 
أعبُرُ طبقات من التاريخ والبيئة والاستعارة. غادرت 
هذه  يقظة«.  وأكثر  تشابكاً،  أكثر  وروحي  كلباء 
اللحظة ستمتد فاعليتها التأملية والاستكشافية 
أفقياً وعمودياً في الذات والمكان. تكتب المؤلفة 
تتوزّع مثل وشوم في  التي  مُر  السَّ أشجار  عن 
كتاب  في  مقدسة  علامات  كأنها  أو  الصحراء، 
التي  مُر  السَّ شجرة  مكانة  موضحة  الكثبان، 
تسمى أيضاً الطّلح، والسّنط، والأكاسيا، والتي 
تبلغ »مقاماً راسخاً في الذاكرة الروحيّة والثقافيّة 
للمنطقة«. ومما ورد في كتاب »أخبروهم أنها 
هنا« عن تلك الشجرة، ابنة الصحراء والشاهدة 
الخضراء على أحداث تاريخية، أنها ظلّت »واقفة 
في صمت على تخوم الأسطورة والذاكرة، تحمل 

بين أغصانها حكمة القرون«.
مُر نواة جديدة لحكاية تتفتّح من  كانت شجرة السَّ
زمن قديم، لذلك كتبت الشيخة بدور القاسمي عن 
مُرة حين استظلت بها »أيقنتُ أنّ هذه  تلك السَّ
الشجرة منحتني أكثر من مأوى، لقد منحتني صلةً، 
جذراً، خيطاً يربطني بالأرض وأهلها وأساطيرها«. 
وتواصل سرد المكان، واصفة المعراج الجديد، 
»واصلنا صعودنا في جبال كلباء بقلوب خفيفة 
وخطى واثقة، تحفّنا مهابة أرض صاغتها يد الزّمان 
وأنفاس الرّيح. انبسط المشهدُ أمامنا كمخطوطة 
عتيقة«، إلى لحظة بلوغ القمة الجبلية، »هناك، 
وكأنها تنتظر قدومي منذ دهور، انكشفت أمام 
بصري علامة«، كانت شاخصة في انتظار لحظة 
الكشف. كانت تلك العلامة من حجر ومعنى، 
وتتمثل في »دائرة مرسومة بإحكام، تحيط بها 
أحجار عظيمة، انبسطتْ أمامي بخشوع صامت. 
عندها انتفض في داخلي شيء قديم، وارتجف 
صوتي وأنا أهمس لدليلي: أتدري ما هذا؟«. وبحكم 
)الأنثروبولوجيا(،  الإناسة  لعلم  المؤلفة  دراسة 
الآثار، تقول عن هذا  وبصفتها خبيرة في علم 
الاكتشاف »لقد بدا في عينيّ كمقبرة سومريّة، 
بنيتُه تستحضر إلى الذهن مواقع الدفن العريقة 

لسلالات ما قبل الإسلام في بلاد الرافدين«.
هذا الصعود إلى قمة جبل في كلباء يستدعي 

| دفتر الشمس | دفتر الشمس



87 89 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

يكون  حيث  كليمنجارو،  جبل  قمة  بلوغ  لحظة 
الجبل مرآة للذات، ومرآة لمعنى الصمت، ومرآة 
للمجاهدة والكشف، ومرآة لسيرة الماضي الذي 
يتدفق في جوف الحاضر. وبعدما لجأت الكاتبة 
الجبل،  من  الهبوط  أثناء  التأملي  الصمت  إلى 
صوت،  ارتفع  إنذار،  دون  من  »فجأة،  تقول 
ليس في أذني، بل في أعماق ذهني. همسة 
أنها  أخبروهم  وراء:  ما  آتية من  آمرة،  واضحة، 
هنا.. أخبروهم أنها هنا«. وتتساءل عن العلامة 
ملكةٌ مدفونةٌ في  تكون  أن  »أيمكن  والرسالة 
ذلك الضريح، روحها تنتظر، تدعو إلى أن يُعرف 
ميراثها من جديد؟ هل خُطّ لي أن أكون شاهدةً 
البحث  بدأ  هنا  النور؟«. ومن  إلى  روايتها  تورد 
عن ملكة مليحة وعن المعنى وعن الحكمة وعن 
النقش الضوئي المطمور في حفريات الأرض، 
وفي حفريات الذات، وفي حفريات اللغة أيضاً.
لعلامات  والتأويل  والحفر  التجوال  يتواصل 
تشكّل  لكنها  متفرقة،  تبدو  ورموز  وإشارات 
يعود  ما  منها  المكان،  مخطوطة  في  حروفاً 
ما  ومنها  رؤيوي،  صوفيّ  لفيض  أو  للتاريخ، 
يعدّ من المعتقدات العربية القديمة أو من إرث 
كلّ  في  لكن  الأعماق.  في  الثاوي  الأسطورة 
الأحوال، تقول المؤلفة الشيخة بدور القاسمي 
في كتابها »كانت الأرض نفسها تعلّمني، وكنت 

مستعدة للإصغاء«.
وبعد كلّ هذا، كان القبر فارغاً، لكنه فراغ ناطق 
أنّ القبر  يكشف عن احتمالات عدة، من بينها 
تعرّض للنهب، أو ربما تم نقل محتويات القبر 
إلى موقع آخر خشية تهديد طبيعيّ أو بشريّ، 
وربما أيضاً انطوى القبر على حيلة الفراغ لحماية 
القبر الحقيقي الذي قد يكون في موقع آخر في 
المنطقة. ولكن على الرغم من ذلك، فالقبر الفارغ 
كان يمتلئ بحكمة تعبّر عنها الكاتبة بقولها »أشعر 
برضا وامتلاء عميق«، فالحفر في طبقات الأرض 
كان بحثاً موازياً في طبقات الذات، مضيفة »لم 
عن  بل  مدفونة،  كنوز  أو  لقى  عن  أبحث  أكن 
لقد  أعماق جديدة من نفسي، وقد وجدتها«، 
»أنا  قائلة  الذات،  أعماق  في  الاكتمال  وجدت 

الملكة التي كنت أبحث عنها«. وهذا هو الجوهر 
أنها  التجربة في كتاب »أخبروهم  الذي كشفته 

هنا.. بحثاً عن ملكة مليحة«.
يقوم جزء من الكتاب على التأمل العميق، في 
ليلٍ مرشوم بخريطة النجوم، وعلى كثيب مرتفع، 
حيث يتجلّى الصمت ببلاغته أمام لهب النار الذي 
يجذب العين. في هذه الحالة تذهب الشيخة بدور 
والفضاء  والمكان  الزمن  في  عميقاً  القاسمي 
الكونيّ، وتتحوّل الصحراء إلى عدسة مكبّرة للرؤية 
الجوّانية. وكما يقول الصوفيّ المعروف بلقب 
»الفيلسوف المجهول«، لويس كلود دي سان 
مارتان »إنّ حركة الروح هي مثل حركة النار، تصنع 
نفسها وهي صاعدة«. هذا الصعود اللهبيّ ضد 
قوة الجاذبية الأرضية يرافقه معراج داخليّ، في 
نواة الذات، إذ تتماثل طاقة الذات مع طاقة النار. 
ويقول الفيلسوف غاستون باشلار »الشعلة كائن 

بلا كتلة، وهي مع ذلك كائن قوي«.
في كتابها »أخبروهم أنها هنا«، تصف الشيخة 
الشعبية  والحكايات  الأساطير  القاسمي  بدور 
مشبعة  قديمة،  لحكمة  »أوعية  بأنها  المتوارثة 
بالرموز والدلالات«، ساردة عدداً من الأحلام والرؤى 
بوصفها خزّاناً لإشارات قابلة للقراءة التأويلية، 
انطلاقاً من كون التأمل الصوفي طريقاً عرفانياً 

يفتح الأبواب بين العوالم الخارجية والجوّانيّة.
بصفتهنَّ  الإماراتيات  النساء  عن  وتتحدث 
حارسات نسج الذاكرة ونسج السّدو التراثيّ، قائلة 
»إنّ منسوجاتهن ليست مجرد أقمشة، بل خرائط. 
والنخيل  والأعشاب  والصقور  الكثبان  تحتضن 
والإبل. يرددن صدى الرموز القبليّة القديمة. كل 
نقشة تشبه التعويذة، وكل خيط يبدو كطلسم. 
ومن أنوالهنّ صنعت الخيام والوسائد وأغطية 
الجِمال. لكن ما كان يُنسج قبل كلّ شيء هو 

الذاكرة موثّقة في الزمن بأنامل النساء«.
تشكّل منطقة مليحة مكاناً مغناطيسياً للكاتبة 
التي تراها بمثابة بيت مفتوح على أبجدية الصحراء 
والسماء. تذهب إلى صخرة الأحفورة التي تعدّ أحد 
أبرز معالم المكان. وتقول »مليحة مملكة عتيقة 
صحراويّ  سهل  والذكريات،  الأساطير  تكتفها 

تعلو فيه الكثبان كأنّها شهود صامتون، وتحتفظ 
حجارته بأنفاس عوالم منسيّة«.

الصمت  »كان  المكان  جاذبية  عن  وتتحدث 
يجذبني إلى حكمة الصحراء الهادئة«، حيث تتأمل 

لهب النار من الغروب حتى يتنفّس الفجر.
وعن جبّانة جبل بحيص، تقول الشيخة بدور 
القاسمي »من بين كلّ تلك المدافن، أثارت واحدة 
منها خيالي على نحو خاص. سيدة اللآلئ، كما 
أسميتها، دُفنت متزينة بأكثر من 2500 لؤلؤة 
وخرزة صُنعت من الصدف والحجر«، متسائلة 
عن صاحبة القبر »من تكون؟ كيف عاشت؟ وما 
الذي رآه مجتمعها فيها ليكرموها بهذا الجمال 
عند موتها؟ إن طقوس دفنها تنطق بالإجلال 

والمكانة الاجتماعية السامية«.
وتتناول دلالات نقش برمز رمح ثلاثيّ، وهو 
ذاته يظهر على العملة النقدية »أبيئيل« التي سُكّت 
في مليحة بين القرنين الثالث قبل الميلاد إلى 
الثالث الميلادي. وتعرّج على العبادات ومتعلقاتها 
مثل حجر بيتئيل، والصفيحة النذريّة الفضيّة التي 

تقدم إلى اللات أبرز إلهات العرب قديماً.
أن تكون مليحة  ترجيح  إلى  الكاتبة  وتتوصّل 
بها مملكة حكمتها سلالة  المحيطة  والمناطق 
من الملكات، وهو ما يشير إليه النقش الآرامي 
»أبيئيل« على عملة مليحة. وكانت الآرامية عنوان 
سيادة من بلاد ما بين النهرين إلى بلاد الشام 
والجزيرة العربية. ويرى باحثون أنّ الآرامية هي 
إحدى اللهجات العربية القديمة، إلى جانب الكنعانية 
حريّة  الفينيقية والأكاديّة والأوغاريتية والنبطيّة والشِّ
والسبئيّة وغيرها. ومن بين هؤلاء الباحثين، أستاذ 
الكنعانية والآرامية والتاريخ القديم، الدكتور محمد 
بهجت قبيسي، وصاحب »المعجم الكنعانيّ«، 

يوسف المحمود.
وتقول الشيخة بدور القاسمي »ربما لم تكن 
ملكات مليحة ينتظرن مؤرخاً أو باحثاً فحسب، بل 
كنّ ينتظرن مَنْ يروي قصّتهنّ بإجلال ومحبة«. 
أن  مؤكدة  العربيات،  الملكات  حكايات  وتسرد 
المنسيّ،  التراث  في  وحدها  تكن  لم  »مليحة 
قبل،  من  ملكات  العربية  الجزيرة  عرفت  فقد 

نساء بسطنَ سلطتهنَّ لا كاستثناءات عابرة، بل 
كسيدات حكمنَ بحقّهنَّ الأصيل«.

ومن جانبه، يؤكد المؤرخ والباحث، مطهر علي 
تجاهل  مُسنديّة«  »نقوش  كتابه  في  الإرياني، 
الدارسين ذكر الملكات، قائلًا عن دراسته لأحد 
النقوش الطويلة »رغم كثرة المعلومات والتفاصيل 
إلّّا أنني حرصتُ على  التي أمطرنا بها النقش، 
الوقوف عند قضية جديدة واحدة جاء بها هذا 
القضية هي الاسم )ملك  الهام، تلك  المُسند 
حلك ملكة حضرموت(، واستعدت في ذاكرتي 
ملكة  أيّة  اسم  ذكروا  قد  الدارسون  كان  إذا  ما 

| دفتر الشمس | دفتر الشمس



87 1011 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

في  أجد  فلم  غيرها،  أو  حضرموت  من  يمنيّة 
ذاكرتي شيئاً«. لكن الإرياني لم يكتفِ بالاعتماد 
على ذاكرته، لذلك راجع قوائم الباحثين المتعلقة 
بممالك اليمن القديمة، ولم يجد أيّ ذكر أو إشارة 

لملكة حضرموت.

عتبات الكتاب
كان كتاب »أخبروهم أنها هنا.. بحثاً عن ملكة 
التابعة  للنشر  روايات  دار  عن  الصادر  مليحة«، 
لمجموعة كلمات، نفدت طبعته العربية الأولى، 
وصدرت طبعته الثانية، في غضون أسبوعين من 
صدوره الفعلي في نوفمبر/ تشرين الثاني الماضي 
خلال انعقاد الدورة الـ 44 من معرض الشارقة 
الدولي للكتاب، ما يجعله من أكثر الكتب قراءة. 
تضمن الكتاب )الطبعة الثانية 2026( عتبات 
عديدة، بدءاً من الغلاف الذي حمل اسم المؤلفة 
)بدور القاسمي( متجرداً من أيّ لقب أو صفة. 
وجاء العنوان الرئيسي للكتاب )أخبروهم أنها هنا(، 
ليؤجج شغف القارئ لمعرفة ما وراء الضمائر في 
هذه الجملة. ويأتي العنوان الفرعي أو الشارح أو 
الفضول  ليزيد  مليحة(  ملكة  عن  )بحثاً  الملحق 

لدى القارئ. 
لقميص  الرمليّ  الملمس  أن  اللافت  ومن 
الغلاف جاء ضمن عتبات الكتاب، ليُشعر القارئ 
بملمس الكثبان الصحراوية. أمّا صورة الغلاف 
الأمامي فهي للشيخة بدور القاسمي ممتطية 
كلّ  صهوة جواد في فضاء صحراوي، وجاءت 
دلالة  لتؤكد  صحراوية،  لونية  بتدرجات  الألوان 
وتجسّد  أسلافها.  وأرض  المؤلفة  بين  التوحّد 
هذه الصورة مشهداً عايشته الكاتبة في رؤياها، 
ظهر  على  جديد  من  جالسة  »رأيتني  تقول:  إذ 
الرّمل،  جُبّة فضفاضة بلون  ارتدي  جواد. كنت 
تُماهي بيني وبين الأرض. عمامة التفّت حول 
رأسي بإحكام، وشعري الأسود الجامح يتمايل 
مع الريح من تحتها. كان ظهري منتصباً، بوعي 

متأهّب، وبصرٍ حاد. كنت أترقب«.
أما الغلاف الأخير، فحمل صورة لعملة مليحة 
إلى  الميلاد،  قبل  الثالث  القرن  إلى  تعود  التي 

جانب كلمة الناشر.
الدكتور  الشيخ  السمو  كلمة صاحب  وجاءت 
المجلس  عضو  القاسمي  محمد  بن  سلطان 
إلى  بيده  خطّها  التي  الشارقة،  حاكم  الأعلى، 
الشيخة بدور القاسمي، عتبة على الطيّة الداخلية 
لقميص الكتاب، وهي رسالة من الأب المؤرخ 
والمؤلف إلى ابنته المؤلفة، جاء فيها: »شكراً جزيلًا 
على منحي هذه الخلوة والتي أخذتني بعيداً عن 
المشاغل، لأعبر إلى عالم آخر، إلى عمق التاريخ على 
بساط من خيال يقترب من الحقيقة ثم يتركها. 
وكنتُ كأنني على أرجوحة ترفعني إلى السماء، 
ثم تهبط بي إلى الأرض، ثم ترفعني ثانية إلى 
السماء، ثم تعود بي إلى الأرض. بالتوفيق لما 

تصبين إليه. والدك«.
أمّا عتبة كلمة المؤلفة فكانت بعنوان »في ذكرى 
خالد« التي تقول فيها الشيخة بدور القاسمي: 
»أُحيي ذكرى أخي الراحل خالد، رحمة الله عليه، 
الذي ارتحل ليلتحق بركب الأسلاف. لقد كان في 
حياته ورحيله تذكيراً لي بأن الوجود كلّه ما هو إلّّا 
رحلة روحية من التذكّر والتجلّي. لقد علّمني خالد 
أنّ في الانكسار جمالًا، وفي التشظّي معنى. كان 
حضوره يهمس لي بأن لا شيء في هذه الحياة 
يضيع سدى، لا ألم، ولا حيرة، ولا شوق. فكلّ 
، وكلّ تفصيلة خطوة على الطريق«. لحظة تجلٍّ
ومما جاء في عتبة الإهداء: »إلى الأرواح التي 
همست بي إلى الوجود«، واصفة الكتاب بانه 
وتعويذة  واليقين،  بالسرائر  منسوج  »طريق 
تهمس بالذكرى وتوقظ النور الكامن«، إلى أن 
تقول »فلنمضِ معاً، عبر حجب الغيب، ومجاهل 
السر، ومجرات الروح، فلنوقظ ما طُمسَ ولم 

يندثر أبداً«.
كما تضمنت عتبات الكتاب كلًا من التمهيد، 
تسلسل  والامتنان،  الشكر  الخاتمة،  المقدمة، 
الملكات في التاريخ، خريطة الملكات، وخريطة 

لمواقع أثرية.

دفتر الشمس

شكراً لمعرض الشارقة للكتاب

ملتقى ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
الأرياح ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

بقلم: الدكتورة لاورا غاغو غوميث

في شهر نوفمبر/ تشرين الثاني الماضي زرت، للمرة الأولى، معرض الشارقة الدولي للكتاب في دورته الـ 44، 
ويا لها من تجربة رائعة! ما زال ذكرها يرافقني. وتشهد على زيارتي، كتب جديدة اقتنيتها من المعرض، 
وأصبحت الآن في رفوف مكتبتي.  معرض الشارقة للكتاب ملتقى ثقافي متميز وفريد وعظيم، تُظهر ذلك 
إحصاءاته القياسية في عدد دور النشر، عدد الزوار والأجنحة، وعدد العقود التي أُبرمتْ بين الناشرين لبيع وشراء 
حقوق النشر أو الترجمة. غير أنني أودّ أن أركّز على إنجاز لا يمكن حصره في أرقام وهو نشأة مجتمع من عشاق 

الكتب يعيش في فضاء واحد خلال أيام المعرض ويشارك كل واحد في هذا المجتمع شغفه بالقراءة.
ذهبت إلى معرض الشارقة للكتاب الذي تنظمه هيئة الشارقة للكتاب، من دون توقّعات ومن دون قائمة 
للشراء، خالية الذهن وجاهزة للاكتشاف. وفي كل جناح اقتربت منه ومن دون النظر إلى أغلفة الكتب والأسماء 
عليها، كنت أسأل سؤالًا بسيطاً جداً لمسؤول الجناح: بماذا تنصحني؟ وكانت النتائج رائعة. فمثلًا، في أحد 
أجنحة دور النشر المشاركة بالمعرض، أغرمت بشغف ونطق شابة خليجية عندما كانت تروي لي قصة روايتها 
المفضلة. على الرغم من أنها كانت جالسة خلال محادثتنا، إلّّا أنني رأيتُ كيف سافرتْ إلى عالم الكاتب على 
جناح خيالها، وشاهدت انتقالها إلى شوارع الرواية، وفي كلامها المضطرب لاحظتُ هروبها من قاتل القصة، 

مع أنها في الواقع لم تتحرك عن كرسيها.
كما أعجبتُ باحترام الطبعات الجميلة لكتب التراث العربي في جناح يقف فيه رجلان 

لبنانيان. كانا يلامسان بأيديهما أغلفة ذات حروف مذهبة. وكان صوت كل منهما 
مملوء بالإعجاب والخيال والحب عندما سألاني: هل تعرفين ميّ، حبيبة جبران 
خليل جبران؟ وكان الرجلان عاشقين لكتب جبران مثلي. وأتذكر أيضاً غنى وتنوع 
ذلك الركن من جناح دار نشر أردنية. كل هذه الجواهر المعروضة في مساحة 

صغيرة بعناية واختيار حكيم.
الآن، وأنــا في إسبانيا، بعيدة عن الشارقة، لي كلّ هذه الذكريات الجميلة عن 
معرض الكتاب، وبين يديّ أغلى هدايا يمكن أن يحصل عليها عاشق للأدب من 
كتّاب ومترجمين: كتبهم، فهي ليست مجرد حبر على ورق، بل هي قصص 
جهودهم وأحاسيسهم. فالكتب أيضاً هدية لوقت الفرح والمغامرات والاكتشاف 

لنا نحن القراء.
خلاصة القول، افتتاني بمعرض الشارقة للكتاب، نابع من الإنسانية التي تحتويها 
الكتب المعروضة، والإنسانية التي تخلقها، وتشاركها وتقدّرها، محبة للمعرفة 

والجمال والتعارف. 
تحية تقدير عالية وشكر لكل المساهمين في تنظيم معرض الشارقة للكتاب، هذا 

الإنجاز الرائع.

• أستاذة للغة العربية ومتخصصة 
باللسانيات، في جامعة سلامنكا )إسبانيا(. 



87 1213 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

كيبشومبا: الكتابة مساحة 
للمقاومة الرمزية وإعادة 

تأكيد الهوية

الكاتب الكيني يرى أن خبرته في رعي الماشية شكلت فهمه الأول للمعرفة

| حوارات |

حاوره: الدكتور حسن الوزاني )الرباط(

يُسلّط الكاتب الكيني بول كيبشومبا الضوء على أهمية الأدب الشفهي في تشكيل وعيه المبكر، حيث 
نشأ في بيئة ريفية اعتمدت على الحكايات والأغاني والأمثال والطقوس في نقل المعرفة والقيم والتجارب، 
وتفاعله مع  الماشية،  رعي  خبرته في  أسهمت  الثقافية. وقد  والذاكرة  بالسرد  اهتمامه  أسّس  ما  وهو 

مجتمعات مختلفة في تعميق تقديره لتنوّع التراث الشفهي الإفريقي.
الانخراط في  أمام  عائقًا  أن هويته الأصلية ليست  يؤكد كيبشومبا، في حوار خاص بمجلة »كتاب«، 
الفكر العالمي، بل هي مصدر قوة معرفية تتيح تقديم رؤى بديلة للمعرفة. كما يركّز على ضرورة توثيق 
الأدب الشفهي لأنه يحمل أنظمة أخلاقية وفلسفية متكاملة، ويقدّم تصوّرات عميقة عن علاقة الإنسان 

بالطبيعة والمجتمع. 
الشعوب، من  ذاكرة  تتنفس من خلال  بل  الماضي،  بتسجيل  الثقافة  تكتفي  »لا  الحوار  في  ويقول 
الرموز والمعاني  اليومية إلى  تُروى عبر الأجيال، ومن الممارسات  التي  الذكريات الجمعية إلى القصص 
العميقة التي تحدد هويتنا«، مضيفاً أن »الأدب الشفهي والمكتوب شكلان متكاملان، وأن التحدّي يكمن 

في نقل التقاليد الشفهية إلى الكتابة دون فقدان أصالتها«.
ويشدد بول كيبشومبا على أهمية تفكيك المركزية الأوروبية من خلال إعادة تمركز المعرفة الإفريقية، 
وبناء مؤسسات فكرية أصلية، وجعل التعليم والبحث ينطلقان من المركز الإفريقي لا من هوامشه. ويؤكد 

أنّ »الكتابة مساحة للمقاومة الرمزية وإعادة تأكيد الهوية«.

حوارات

حـــــواراتــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــكيبشومبا
• ماذا تقول عن بدايات احتكاكك بالأدب في كينيا؟

- نشأتُ وأنا أرعى الماشية في وادي كيريو على امتداد 
جرف إلغييو في شمال غرب كينيا. في تلك الفترة كانت 
معدلات الإلمام بالقراءة والكتابة منخفضة جدًا في مجتمعنا 
القروي، لذلك شكّلت الثقافة الشفهية والتواصل الشفهي 
عماد حياتنا الثقافية. هذا الانغماس في الحكايات والأغاني 
والسرديات الطقوسية، أسهم بعمق في تشكيل فهمي 

المبكر لكيفية انتقال المعرفة والقيم والخبرات.
في المدرسة الابتدائية، كنا نشارك في جلسات الألغاز 
وأغاني لعب الأطفال، وكانت طريقة تعليمية وممتعة. ورغم 
أنني لم أكن من أمهر المشاركين، فإنها أثارت فضولي تجاه 
الإبداع، وسرعة البديهة التي تشجعها التقاليد الشفهية. 
لاحقًا، وسّعت تفاعلاتي مع مجتمعات البوكوت أثناء رعي 
المواشي على ضفاف نهر كيريو، تقديري لتنوع وغنى تقاليد 
السرد الشفهي المختلفة. وقد أدخلتني مراسم التعليم 
 ،1993 الأول  كانون  التي جرت في ديسمبر/  الرسمية، 

إلى طبقات أعمق من نظام معارفنا الثقافية، مع احترام 
العناصر المقدسة التي يجب أن تظل داخل المجتمع، وقد 
بما في  لتقاليدنا،  العامة  الجوانب  تمكنت من مشاركة 

ذلك أغاني التلقين المستخدمة خلال احتفالات التخرج.

الكالينجين  أثّرت هويتك كعضو في مجتمع  • كيف 
في كتاباتك ومساعيك العلمية؟

لعمل  والمنظور  الأساس  الماراكويت  تراث  يوفر   -
فكري. وقد دُرست ثقافتُنا على نطاق واسع، ابتداء من 
الكتابات المبكرة لمستكشفين استعماريين، مثل جوزيف 
طومسون )1883(، وكارل بيترز )1884(، ثم لاحقًا على 
يد باحثين مثل جون إي. جي. ساتن، وه. ل. مور، وب. 
إي. كيبكورير، وسي. تشيساينا، وف. أوستبرغ. غير أن 
الغالب  في  يعكس  أهميته،  على  البحثي،  الرصيد  هذا 

منظورات خارجية.
النشأة داخل هذا الوسط الثقافي الغني منحتني ثقة 



87 1415 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

حوارات

المشاركة في النقاشات العالمية من موقع قوة ثقافية. 
أراها  بل  تجاوزه،  يجب  عنصراً  الأصلية  هويتي  أرى  ولا 
مصدرًا لرؤى فريدة يمكن أن تسهم إسهامًا ذا معنى في 

المعرفة الإنسانية الأوسع.

في  الأكبر  الأثر  لهم  كان  المفكرين  أو  الكتّاب  • أي 
مسارك الفكري؟ 

منحتني  فقد  متعددة.  روافد  نتاجُ  الفكري  تكوّني   -
السرديات الشفهية لمجتمعي دروسًا مبكرة في بنية الحكاية 
والاستعارة والتفكير الفلسفي. أكاديميًا، تأثرتُ بباحثين مثل 
ب. إي. كيبكورير وغيره من المتخصصين في الدراسات 
الإفريقية الذين أرسوا مناهج صارمة في التوثيق الثقافي. 
أجد صدى لفكرة آرثر شوبنهاور عن العالم بوصفه »إرادة 
الثقافية  المعرفة  أنظمة  هي  لديّ  فـ«الفكرة«  وفكرة«؛ 
الإفريقية، و«الإرادة« هي التزامي بتوثيقها وصونها. غير 
أن هذا الإطار الفلسفي يُكمل، ولا يستبدل أنظمة المعرفة 

الأصلية التي تظل مركزية في عملي.

• كيف تستكشف موضوعي الهوية والتهميش في 
مجموعتك »صدع وقصص أخرى«؟

- في »صدع وقصص أخرى«، كان هدفي أن أستكشف 
الانقسامات الداخلية والخارجية التي يعيشها الإنسان في 
مجتمع متغير. الهوية، كما أراها، ليست ثابتة أو بسيطة؛ إنها 
تتشكل من خلال التجارب اليومية، ومن خلال الصراعات 
بين ما نرثه من تقاليدنا وما نواجهه من تحديات الحداثة. 
أشعر أحيانًا أن كل شخص يحمل في داخله شقًا، وصدعًا 
صغيرًا في نسيج كيانه، وهو ما يخلق شعورًا بالتهميش، 
سواء كان ذلك على المستوى الشخصي أو الاجتماعي. أردت 
من خلال هذه المجموعة أن أظهر كيف يمكن للكلمات 
أن تكسر الصمت، وأن تكشف عن المخاوف والرغبات 
والانقسامات التي غالبًا ما يبقى الناس صامتين عنها.  
وفهم  الشقوق،  هذه  لرصد  محاولة  هو  هنا  نص  كل 
كيف يمكن للإنسان أن يعيش بين الانتماءات المختلفة، 
وكيف يمكن للكلمات أن تكون جسورًا تَعبر بها الهوية 
الممزقة إلى الكمال، ولو مؤقتًا. هذا الكتاب هو انعكاس 
لمساعيّ الشخصية ككاتب، لكنني آمل أن يجد القارئ في 

بأن  يشعر  وأن  الخاصة،  لتجاربه  انعكاسًا  الشقوق  هذه 
البحث عن الذات والانتماء هو رحلة مشتركة لكل إنسان.

• كيف تتناول في مجموعتك »اهتم بشؤونك الخاصة 
وقصائد أخرى« موضوعي النقد الاجتماعي والمسؤولية 

الفردية؟
وقصائد  الخاصة  بشؤونك  »اهتم  مجموعتي  في   -
أخرى«، أردت أن أُمعن النظر في المجتمع الكيني، وفي 
الإنسانية بشكل أوسع، من خلال عدسة المسؤولية الفردية 
والجماعية. لم يكن هدفي مجرد التنديد بالظلم أو بسخرية 
المجتمع، بل دعوت القارئ إلى مساءلة موقفه الشخصي، 
الاجتماعية  التحديات  أمام  يفعله  لا  أو  يفعله  ما  وفي 
والأخلاقية. من خلال الصور الشعرية والاستعارات وأحيانًا 
النبرة الساخرة، أحاول التقاط هذه الشقوق الصغيرة في 
المجتمع، تلك اللحظات التي يواجه فيها الإنسان خياراته، 
حيث يصبح الشعر وسيلة لاستكشاف الأخلاق والعدالة 

والتفكير الشخصي.

الشفهية  السرديات  في  الفريدة  الخصائص  • ما 
للكاليـنجين التي تعتقد أن العالم ينبغي أن يعرفها؟

- تتضمن التقاليد الشفوية للكالينجين منظومة أخلاقية 
وفلسفية متطورة. فأمثالنا لا تقدّم إرشادًا أخلاقيًا فحسب، 
بل تحدد رؤيتنا للعالم، وتؤسس أطرًا واضحة للتمييز بين 
الصواب والخطأ. كما تعمل المحرّمات والأعراف بوصفها 
إرشادات شاملة لصون الانسجام الاجتماعي والمسؤولية 
الفردية. وتكمن قيمتها الخاصة في دمج الحكمة العملية 
بالفهم الروحي؛ إذ تتناول قضايا من رعاية البيئة إلى حل 

النزاعات، مقدّمة مقاربات مجرّبة ما تزال راهنة اليوم.

والأدب  الشفهي  الأدب  بين  العلاقة  ترى  • كيف 
المكتوب في إفريقيا المعاصرة؟

- أراهما شكلين متكاملين لا متنافسين، فالأدب الشفهي 
يحافظ على الطابع الأدائي الحي القابل للتكيّف، بينما يوفّر 
الأدب المكتوب الديمومة والانتشار والحفظ. ولكلٍّ منهما 
دور في مستقبل الأدب الإفريقي. والتحدي يتمثل في 
كيفية نقل التقاليد الشفهية إلى الكتابة مع الحفاظ على 
جوهرها وأصالتها الثقافية. أؤمن بأن إفريقيا قادرة على 
رسم مسار مميز ينهض بالشفهي إلى جانب المكتوب، 

مُنتجةً مشهدًا أدبيًا غنيًا متعدد الطبقات.

• لماذا ترى أن توثيق الأدب الشفهي والتاريخ المحلي 
أمرًا مهمًا؟

- إن حفظ التقاليد الشفهية ضروري، لأنها تقدم رؤى 
وحِكمًا صانتْها المجتمعات لأجيال، وتتيح طرائق بديلة لفهم 
التجربة الإنسانية والتنظيم الاجتماعي وعلاقتنا بالطبيعة، 
فيما يضمن التوثيق الدقيق إدماجها في النقاشات العالمية 

مع صون نزاهتها للأجيال القادمة.

• كيف توفّق بين الإبداع والتوثيق الإثنوغرافي؟
متميزة،  أغراضًا  المختلفة  الأشكال  هذه  تخدم   -
ولكنها مترابطة في عملي. تتطلب كتاباتي غير الخيالية 
الثقافية والصرامة  بالدقة  الصارم  الالتزام  والإثنوغرافية 
الحفظ  أعمال  من  عمل  الأساس  في  فهي  المنهجية. 
والتوثيق. يتطلب هذا العمل استشارة مكثفة مع كبار السن 
في المجتمع، والتحقق الدقيق من الحقائق، والتعامل 
باحترام مع المعرفة الثقافية. من ناحية أخرى، تسمح لي 

| حوارات |

غريس أوغوت ميجا موانجي



87 1617 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

الفلسفية والخيالية  الأبعاد  باستكشاف  الخيالية  كتاباتي 
لموضوعاتنا الثقافية. فهي توفر مساحة لدراسة كيفية 
تأثير القيم والمعضلات التقليدية في المواقف المعاصرة 
أو الافتراضية، مما يوفر مختبرًا إبداعيًا للتفكير الثقافي.

عبر  المعرفي  الاستعمار  تفكيك  إلى  تسعى  • كيف 
كتابتك؟ 

أعمل على  قائمة،  أنظمة  تفكيك  التركيز على  بدل   -
تمركز المعرفة الإفريقية بشروطها. نهجي بنّاءٌ أكثر منه ردّ 
فعل؛ أقدّم تقاليدنا ورؤانا بصرامة فكرية وسلطة ثقافية 

لتتحدث عن نفسها.

تفكيك  مشروع  في  إلحاحًا  الأكثر  المهام  هي  • ما 
الاستعمار الفكري؟

مؤسسات  تشييد  في  الأساس  الرهان  يتمثل   -
وأطر فكرية أصيلة وقوية، والاستثمار الجاد والمستدام 
الإفريقي لا من  المركز  ينطلقان من  وبحث  تعليم  في 

هوامشه، مع تطوير تطبيقات معاصرة قادرة على إبراز 
راهنية هذه المعارف وإثبات قدرتها على التفاعل الخلّّاق 

مع تحديات الحاضر.

البحث  التي تغريك على مستوى  الموضوعات  • ما 
العلمي؟

- الموضوع المركزي في كتاباتي هو الثقافة باعتبارها قوة 
حية وحيوية. إنها ليست مجرد تقاليد جامدة أو إرثًا محفوظًا 
في كتب التاريخ، بل نبض مستمر يعيشه الإنسان في كل 
يوم من حياته. الثقافة، كما أراها، تتفاعل مع الأرض التي 
نعيش عليها، فهي تتأثر بالمساحات الطبيعية والبيئية التي 
تشكل حياتنا اليومية، وتعيد تشكيل أفكارنا وسلوكياتنا. 
لا تكتفي الثقافة بتسجيل الماضي، بل تتنفس من خلال 
ذاكرة الشعوب، من الذكريات الجمعية إلى القصص التي 
تُروى عبر الأجيال، ومن الممارسات اليومية إلى الرموز 
والمعاني العميقة التي تحدد هويتنا. أستكشف أيضًا دور 
السلطة في هذا السياق، لأنها عنصر أساس لفهم كيفية 

السلطة ليست مجرد  المجتمعات واستمراريتها.  تنظيم 
قوى سياسية أو حكومية، بل تشمل كل القيم والمعايير 
والأعراف التي تحدد العلاقات بين الأفراد والجماعات. من 
خلال هذه الثلاثية - الأرض والذاكرة والسلطة - أحاول أن 
أفهم كيف تتكيف المجتمعات مع التغيرات، وكيف تستمر 
في الحفاظ على هويتها، وكيف تعيد ابتكار نفسها في 

مواجهة التحديات الداخلية والخارجية.

• ما هو دور الكاتب في المجتمعات الإفريقية خلال 
ما بعد الاستعمار؟

- يجب أن يكون الكاتب بمثابة بوصلة ثقافية، لا يملي 
بل يساعد  أن يسلكه،  الذي يجب  الاتجاه  المجتمع  على 
المجتمعات على فهم من أين أتت، ويضيء الطرق الممكنة 
للمضي قدماً بناءً على تلك المعرفة. يتضمن هذا الدور 
الواثق.  الذاتي  الوعي  النقدي، وتعزيز  التنظيم والتحليل 
تقع على عاتقنا مسؤولية الحفاظ على المعرفة الثقافية 
القيّمة والتفاعل بعمق مع التحديات المعاصرة. الهدف 
هو المساهمة في الحوارات التي تساعد مجتمعاتنا على 

الموازنة بين احترام تراثها والتكيف مع الواقع المعاصر.

الأصالة  على  الحفاظ  في  الرغبة  بين  توازن  • كيف 
الثقافية والحاجة إلى جعل عملك متاحًا لجمهور أوسع؟

- يتطلب هذا التوازن اهتمامًا دقيقًا بكل من الحفظ 
المجتمعات  تجاه  هي  الأساسية  مسؤوليتي  والترجمة. 
بالتحقق من المصدر ودقة المعرفة الثقافية التي أقوم 
بتوثيقها. وهذا يعني إجراء مشاورات مكثفة مع السلطات 
إمكانية  وتتحقق  المعلومات.  من  والتحقق  الثقافية 
المدروس  الشرح  خلال  من  القراء  عموم  إلى  الوصول 
ووضع السياق، وليس التبسيط. عند العمل على الترجمات، 
أتعاون بشكل وثيق مع أعضاء المجتمع المطلعين؛ فعلى 
فعالين  الابتدائية  المدارس  معلمو  كان  المثال،  سبيل 
في التحقق من ترجمات مجموعتي من الأدب الشفهي 
لماراكويت. من خلال الحفاظ على الدقة في التعامل مع 
المادة المصدرية، يمكن أن يصل العمل إلى جمهور أوسع 

دون المساس بسلامته.

• هل ترى مستقبلًًا للأدب الإفريقي المكتوب باللغات 
الأصلية، ومنها الكاليـنجين؟

- بالتأكيد. نتجه نحو مستقبل متعدد اللغات. في مؤسسة 
كيبشومبا، نعمل على التوثيق باللغات الأصلية أولًًا، ثم 
عبر الترجمة، حفاظًا على الأطر المفاهيمية. والهدف هو 

بلوغ كتلة تجعل هذا الأدب مجالًًا حيًا ومستدامًا.

تزال غير  الكاليـنجين ما  تاريخ  • هل ثمة جوانب في 
مستكشفة؟

ق من هذا الإرث المعرفي يظلّ محدودًا  - نعم، إنّ ما وُثِّ
للغاية، إذ لا يتجاوز، في أفضل التقديرات واحداً بالمئة، 
الإسهام  آفاق  أنّ  غير  التحدّي،  حجم  يضخّم  الذي  الأمر 
ما  متى  أوسع،  تبقى  العالمي  الامتداد  ذي  المعرفي 
التزمت المؤسسات الإفريقية باستثمار جاد ومستدام في 
بناء مناهج بحثية أصيلة، منبثقة من السياقات الثقافية 

سة على رؤاها الداخلية. المحلية ومؤسَّ

• كيف ترى علاقتك بالثقافة العربية وأدبها؟
- أكنّ احترامًا كبيرًا للإسهامات العميقة للثقافة العربية 
في التاريخ الفكري الإفريقي، إذ أسهمت التفاعلات التاريخية، 

| حوارات |حوارات



87 1819 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

حوارات

عبر التجارة والعلم والرحلات، في إثراء التبادل الثقافي بين 
الفضاءين العربي والإفريقي. وقد اطّلعتُ على أعمال مثل 
رحلات ابن بطوطة، إلى جانب تقاليد شفهية من مناطق 
كالسودان. هذه الوشائج تُشكّل جزءًا لا يتجزأ من المشهد 

الثقافي والفكري الإفريقي المتعدد والمتداخل.

• كيف تَشكل الأدب الكيني عبر التاريخ الاستعماري 
وما بعد الاستقلال، ومن هم الكتّاب الرئيسيون الذين 

ساهموا في تشكيل توجهاته الجمالية والفكرية؟
- تَطور الأدب الكيني في سياق تاريخي، مروراً بالاستعمار 
والتحديات  الاستقلال  أجل  من  بالنضال  ثم  البريطاني، 
التي واجهها العالم خلال فترة ما بعد الاستعمار. وقد أثر 
هذا المسار تأثيرًا عميقًا على موضوعاته وأشكاله وخياراته 
اللغوية. منذ الفترة الاستعمارية، أصبحت الكتابة مساحة 
للمقاومة الرمزية وإعادة تأكيد الهوية. أحد أكثر الكتّاب شهرة 
هو نغوغي وا ثيونغو، وهو شخصية مركزية في الأدب 
الأفريقي. في أعمال مثل »لا تبكي يا طفلي« و«حبة قمح«، 
يستكشف الآثار المدمرة للاستعمار، ونزع ملكية الأراضي، 
وتناقضات النخب بعد الاستقلال. كان لالتزامه بالكتابة 
باللغات الأفريقية، ولا سيما لغة الكيكويو، تأثير عميق 
على النقاش حول تصفية الاستعمار في الأدب والمعرفة. 
إلى جانب نغوغي، تحتل غريس أوغوت مكانة مهمة، لا 
سيما من خلال اهتمامها بالتقاليد الشفهية وتجارب النساء. 
الضوء على  الموعودة«،  رواياتها، مثل »الأرض  وتسلط 
التوترات بين القيم التقليدية والتحولات الاجتماعية في كينيا 
الحديثة. أما ميجا موانجي، فقد تميز بكتابته القاسية أحيانًا 
عن الحياة الحضرية، حيث تناول الفقر والتهميش والعنف 

الاجتماعي في روايات مثل »الذهاب إلى طريق النهر«.

بول كيبتشومبا، شاعر وقاص ومترجم وباحث من كينيا، من مواليد العام 1983. له في القصة القصيرة 
»صدع وقصص أخرى«. من أعماله الشعرية »اهتم بشؤونك الخاصة وقصائد أخرى«، و«الأمر متروك لك، 
كايلا.. مختارات من شعر الحب«. من أعماله في مجال البحث »مدرسة فكرية بديلة لإفريقيا.. تفاعلاتي مع 

دبلوماسي كيني ب. إ. كيبكورير«، و«دروس للاقتصادات في مرحلة انتقالية.. حالة مقاطعة إلجيو 
ماراكويت«، و«العيش وفق رؤية مستدامة.. مبادئي الأساسية«، الصادر في ثلاثة أجزاء، و«الأدب الشفوي 

لماراكويت في كينيا«، و«أجندة التربية الأخلاقية والمدنية.. عينة من الأسئلة والأجوبة«، و«الأعمال 
الغامضة«، و«نقطة تحوّل في حياتي«، و«إفريقيا في القرن الحادي والعشرين الصيني.. بحثًا عن 

استراتيجية«. وقد ترجم إلى لغة الماراكويت كتاب نغوجي وا ثيونجيو »الثورة المستقيمة.. أو لماذا يمشي 
البشر منتصبين«، و«مانديلا يأتي إلى ليا« لوول سوينكا.

محطات

نغوغي وا ثيونغو

بقلم: الدكتور حسن مدن 

قبل سبعة أعوام كتب لي الشاعر والمترجم السوري، الصديق علي كنعان، عن جلسةٍ وصفها بجلسة “إمتاع ومؤانسة” 
بتعبير التوحيدي، في مطعم مكسيم المقابل للمركز الثقافي الأميركي في وسط دمشق، جمعتهُ هو وثلّة من زملائه في 
جامعة دمشق، في ستينات القرن الماضي، مع أستاذهم الذي يُدرّسهم الشعر والأدب العالميين، الأميركي من أصل أرمني 
الدكتور ليو هاماليان، وكان، يومها، أستاذاً زائراً في جامعة دمشق. في جلسة “الإمتاع والمؤانسة” تلك خاض الطلاب مع 
أستاذهم في شتى الأحاديث من مُغامرات العشق حتى اغتصاب فلسطين وتداعيات الحرب الباردة وجدار برلين وحرب 
فييتنام. وحينها سأل أحد الطلبة الحاضرين أستاذهم رأيه في الروائي جون شتاينبك، فأجاب: “يكفي أن تقارنوا بين مواقفه 
الزائغة وموقف هيمنغواي ضد فرانكو في الحرب الإسبانية”. وما زال كنعان يذكر عبارة أستاذه هاماليان بالإنجليزية، وهو 

.”He’s been going astray “ :يشير إلى شتاينبك
ما قاله علي كنعان جاء، يومها، تعليقاً على مقالٍ لي في جريدة “الخليج” بعنوان “قنابل شتاينبك الموسيقية”، استهجنتُ 
فيه سفره إلى فيتنام لتغطية أخبار الحرب مباشرة من هناك، كمندوب لصحيفة »نيوز داي« في العامين 1966 و1967، 
وكان في الرابعة والستين من عمره، مظهراً مقادير كبيرة، تبلغ حد الخزي، من التعاطف مع عدوان بلاده على الشعب 
الفيتنامي، حيث رافق أحد الطيارين على قاذفة كانت تلقي القنابل على المدنيين الفيتناميين، ليكتب بعد ذلك مقالًا وصف 
فيه قصف الآمنين بأنه “موسيقى عصرية”، وشبّه أصابع الطيار بأنامل الموسيقي. وبكلماته نقرأ: “كانت أصابع المقاتل 
الجوي تضغط على مفاتيح إسقاط القنابل مثل أصابع عازف البيانو الماهر الذي يعزف أعظم كونشرتو في العصر الحديث”.

صحيح أنّ شتاينبك قدّم في روايته “في دمائهم قوّة” معطيات مهمّة حول المصائر المأساوية للعمال الزراعيين الذين 
وفدوا إلى كاليفورنيا من الولايات الأخرى بحثاً عن العمل وبأدنى الأجور، حيث كان المهمّ بالنسبة لهم إطعام عائلاتهم 
وأطفالهم. وأظهر أيضاً التعاطف مع العمال الزراعيين في “عناقيد الغضب” التي يعتقد أنّه نال جائزة نوبل للآداب عام 
1962 بسببها، لكنّه فشل في الدرس الأخلاقي حين لم يظهر شيئاً من التعاطف مع مزارعي فيتنام الذين كانت المقاتلات 

الأميركية تقصف قراهم وتوديهم قتلى وجرحى بقنابل مدمرة رآها “موسيقية”! وهذا ما نستدلّ 
عليه أيضاً من مقارنة أستاذ علي كنعان بموقف شتاينبك المخزي وموقف همنغواي ضد فاشية 
فرانكو، التي عاداها وناصر المناضلين ضدها، وعنها كتب روايته الشهيرة “لمن تقرع الأجراس” 

التي كانت انتصاراً للروح الإنسانية في ظروف حربٍ طاحنة بين الدكتاتورية والساعين للحرية.
لم يكن كنعان وحده من علّق على مقالي ذاك، فالأديبة العراقية سعاد الجزائري شبّهت 

موقف شتاينبك بمواقفٍ مشابهة في عالمنا الثقافي، حيث كُتبت قصائد تساند حروباً 
أبادت الآلاف، أو تُمجّد دكتاتوراً تسبّب بمقابر جماعية، مبدية دهشتها كيف يمكن 
لشاعرٍ أن يجمع بين شعر الحب والغزل وتمجيد الطغيان ومشعلي الحروب. ووافقها 
لبرأي مواطنها عبد الأمير المجر بقوله إنّ “هناك الكثيرين، اليوم، على شاكلة شتاينبك 
في مواقفهم مما يجري للإنسان من سحقٍ وطحنٍ مُنظّم تحت أعذار ومسميات 

سخيفة.”
 إنّه “عار” الأديب، والمثقف عامة، حين يضع نفسه في خندق كارهي الحياة 

وصانعي الموت والدمار، فيما الأدب الحقّ هو المنحاز، روحاً ومنهجاً، لما 
جُبلت عليه الأنفس السويّة المحبّة للجمال، والمنتصر لكلّ ما هو نبيلٍ 

من القيم.

على شاكلة شتاينبك

فسحةــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
للتأملـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

• كاتب من البحرين



87 2021 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

مـقــــــــــــــــالاتـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
ودراســـــــــــــاتـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

بقلم: أنطوان جوكي )باريس(

حين نكتشف كاتبًا كبيرًا ونُصعق بأعماله، غالبًا ما 
أشبه  موضوعية،  مصادفة  الاكتشاف  هذا  في  نرى 
بتدبير خفيّ من القدر. هذا بالضبط ما شعرنا به لدى 
قراءة الروائي الفرنسي مارك غراسيانو، بعدما اكتشفناه 
بمحض الصدفة، عبر مقالٍ عنه. كاتب لا نبالغ إن قلنا 
إن ما طالعناه من أعماله يُشبِع كل الرغبات الملازمة 
بدورها.  يُشبعها  أخرى،  رغبات  ويخلق  القراءة،  لفعل 
والأدهى في شأنه هو أنه لم يأت إلى الكتابة من عالم 
الأدب، ومع ذلك، تمكّن في غضون سنوات قليلة 
من تشييد صرحٍ أدبي شاهق يعتبره اليوم كبار النقّاد 

في فرنسا إنجازًا فريدًا.
منذ عقود، يعمل غراسيانو ممرّضًا في مصح للأمراض 
العقلية، للاعتناء بمراهقين ميّالين إلى الانتحار وراشدين 

يعانون من الإدمان. لكنه خارج العمل، عادة ما يستقلّ 
سيارته ويذهب للتخييم في أحضان الطبيعة. بالتالي، 
عاش هذا الكاتب حياةً مليئة قبل أن ينشر روايته الأولى، 
مشارف  على  وكان   ،2013 عام  الجبل«،  في  »حرية 
الخمسين. وهذا ما يفسّر النضج الشعري والأسلوبي 
الكبير الذي اتّسمت به إطلالته المتأخّرة على عالم الأدب. 
إطلالة لم يخطئ ناشره الفرنسي، جوزيه كورتي، بعدم 

رؤيته فيها »أي شيء مألوف«.
البساطة الإيحائية لعنوان هذه الرواية الأولى تُنبئ 
منذ البداية بمشروع صاحبها الأدبي. فالحرية بوصفها 
مثالًًا أعلى، والطبيعة بوصفها مكانًا ساحرًا وعدائيًا في 
آن، هما موضوعان مركزيان في عمل غراسيانو الكتابي 
الذي ما برح يزاد عمقًا واتّساقًا منذ انطلاقته. وإلى هذين 
الوسطى،  العصور  عالم  إضافة  تمكن  الموضوعين، 

مارك غراسيانو.. 
الرواية مغامرة لغوية

أعماله الأدبية تفجرّ الحدود الفاصلة بين واقع وخيال

الدقيق بقدر ما هو استيهامي، الذي يتشكّل تحت أنظارنا 
د تاريخيًا، وخيالي في  عبر جُمَل طويلة، آسِرة. عالم محدَّ
الوقت نفسه، واقعي حدّ الهوس ومغموس بالسحر. 
ولدى تتبّعنا، خطوة بعد خطوة، مغامرات شخصيات 
رواياته، ندرك شيئًا فشيئًا أن الماضي لدى غراسيانو 
يحضر أيضاً لمنح الحاضر بريقًا جديداً، داخل عالم حسّي 

وملموس يجعل من اللغة أداة كشف.
قراءة غراسيانو هي بمثابة رؤية: رؤية جمال العالم في 
أزمنة لم يكن دخان المصانع قد لوّثه بعد؛ رؤية البشر 
في سعيهم اليومي إلى القوت والمأوى والبقاء؛ رؤية 
الحيوانات في وحشتها المهيبة وغرابتها المقلِقة، التي 
يلاحقها الإنسان ليقتات منها، لكنه يبقى مفتونًا بها، 
وأحيانًا خائفًا منها؛ رؤية العناصر نفسها، أي البرد والحرّ 
عبر تقلبات الفصول، الضوء على امتداد النهار، والظلام 

الذي يحلّ ببطء، وبالكاد تبدّده نار موقد.
هذا بالنسبة إلى الإطار العام لروايات مارك غراسيانو، 
روايات  إطار  يتقاطع في بعض سماته مع  قد  الذي 
أخرى. لكن الفريد في عمله الكتابي، حدّده على أفضل 
في  كلارو  كريستوف  الفرنسي  والناقد  الشاعر  وجه 
مداخلة نقدية لامعة حين قال إن شعورين ينتابان قارئ 
الوقت  الحكاية في  تائه وأنه شاهد على  بأنه  الرواية، 
ذاته: »على عتبة كل كتاب من كتبه، لا يملك القارئ 
خيارًا سوى الاستسلام لتحوّل مقلِق. فبمجرد دخوله 
الجملة الافتتاحية، سيتصارع داخل التجربة التي تنتظره، 
شعوران: أولًًا، شعور بالتيه، مشوب قليلًًا بالذعر، كما 
غِرّة،  حين  على  نُسفت  قد  حوله  من  الجسور  أنّ  لو 
والروابط قُطِعت، والآفاق تبدّلت، فبات العالم منظرًا 
خالصًا لا يمكن التعرف إليه، وقد أعيد إلى بدائيّة لم 

مارك غراسيانو

 مقالات
| مقالات ودراسات |ودراسات



87 2223 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

يُعهد لها مثيل، في انتظار علامات تبدّد غموضه. لكن 
من  نسمعها  غريبة  موسيقى  بل  استدلال،  نقاط  لا 
دون أن نسمعها، وفجأةً تفرض إيقاعًا، من دون أن 
تكشف نواياها. يلتوي المكان، يُثقَب الزمن. وسواء 
تعلق الأمر بصحراء أو غابة، بليلٍ سحيق أو نهارٍ مشعّ، 
بأراضٍ غريبة أو سهول حُلُميّة، لا فرق، فالروح تعانق 

بداوتها، ولا بدّ من السير إلى الأمام«.
القارئ حالًًا  يختبر  الحركة،  التيه وواجب  بعد شعور 
ثانية، بحسب كلارو: »يتحول إلى شاهد على الحكاية. 
ومن موقع مَن أصيب بشللٍ غريب يشبه شلل النوم، 
يتابع  عصيّة،  وألفاظ  مريبة  إيقاعات  توقظه  وبوعي 
أفعالًًا متتالية لا يدرك فورًا مسارها الحميم أو المحتوم. 
لكن - وهنا يكمن فنّ غراسيانو - لا يبقى القارئ طويلًًا 
مجرّد متفرّج، لأن جملة الكاتب، ذلك السهم الزينونيّ 
)نسبة إلى الفيلسوف زينون( الماكر، لا تكتفي بأسره، 
بل تنتهي إلى إدماجه في مادتها نفسها، فتجعله قابلًًا 
للتحلّل في تجربة الكتابة. ما نقرأه يتحوّل عندئذٍ إلى رؤيا، 
إلى ذكرى، إلى حكاية، إلى تجربة كنّا قد نسيناها، وفجأةً 
تُنتزع من تخوم ذاكرتنا لتتمدّد من جديد أمام أعيننا، 
لكن بعدما تبدّلت. )...( لدى قراءة غراسيانو، نتمايل، 
ثم نتجذّر، ثم نتبعثر. المفارقة الأخّاذة هي أن فقدان 
علامات الإرشاد هو تحديدًا ما يسمح لنا بالدخول في 
نلتصق.  كل شيء،  من  مُجرّدين  النص.  مع  تواشُجٍ 
عُراة، نسير. الصوت نفسه الذي ينحرف بنا عن محورنا، 

يمنحنا لغة أخرى موكلة بتوجيهنا«.
و«أخرى« فعلًًا لغة غراسيانو، بمعنى أنها لا تشبه سوى 
نفسها. لغة تقاوم بمواصفاتها أي محاولة لتشريحها، أو 
بْر«  لتمرير معجمها في غربالٍ دقيق، بحثًا عن ذلك »التِّ
الذي يفسّر ألقها ويجعل منها منجمًا مفتوحًا لمفردات 
قديمة. »لغة نتيه لفترة في غابة علاماتها، بحسب كلارو، 
قبل أن نستشعر داخلها صرير »صفيحتين تكتونيّتين«، 
إثر احتكاكهما: واحدة تبدو كأنها من العصور الوسطى، 
أنّ نفحة  والأخرى طقوسية توحي بتعزيمٍ ساحر. غير 
العصور الوسطى – المظلمة – ليست في جوهرها سوى 
مشهد مُلائم للحَجْب، وكلّ تعزيم، في جوهره، ليس 
سوى إستراتيجية بقاء أو وسيلة هدم. وفي النص، لا 
شيء يقول لنا فعلًًا أين نحن، ولا في أي زمن نتقدّم 
أو نتراجع. وحده الحاضر الجارف يهيمن، والجملة نفسها 

تصير الأرض التي نطوف فيها«.
لم  ما  ناقصًا  يبقى  اللغة  هذه  عن  الحديث  لكن 
تعانق  لأنها  فقط  ليس  »حيوانية«،  عليها صفة  نلقِ 
الحيوانات، كلي الحضور في  من أقرب مسافة عالم 
روايات غراسيانو، بل لأن الكائن الحيّ يحضر في هذه 
ومخاوفه،  بنزواته،  البدائية،  صورته  ضمن  الأعمال 
وتردّداته، ومحنته، ولأن الأفعال التي تتوالى لا يُكشَف 
معناها كاملًًا أبدًا، بل فقط علاقة هذا المعنى المعقّدة 
بالعقلاني والغرائزي، من جهة، وبالمقدّس والمدنّس 

من جهة أخرى.
»أكتب وأنا في حالة بَلَهٍ«، صرّح غراسيانو يوما لأحد 
الصحافيين. جملة تكشف شيئًا من طريقة هذا الكاتب 
الذي ينطلق دائمًا من الليل، من العتمة، من العزلة، ثم 
يحفر، ينقّب، يدعّم، يفرز. وحين يضيء أخيرًا، فليس 
ليجعل الأشياء أكثر وضوحًا، بل ليُبرز تخومها بحدّة أكبر. 
وعلى القارئ أن يتدبّر أمره مع المكشوف والمضمر 
في النص. عليه أن يحتكّ، ويتصادم، ويتحلّل. عليه أن 
يصير الصقر الذي يحلّق عاليًا، الدبّ الذي يكسر قيوده. 
عليه أن يصبح الصوفيّ الذي يتنقّل، فيتعلّم السقوط، 
الألم، والنهوض من جديد، مثله. في اختصار، عليه أن 

يتنكّر لذاته كي يكون.
هو  الكتابي  غراسيانو  مشروع  في  أخيرًا  المدهش 
تكامله. وهذا لا يعني أنه تجب قراءة رواياته الـ 13 بترتيبها 
ذ، لأنه يتيح للقارئ فرصة اكتشاف  الزمني، لكنه أمر محبَّ
صيرورة ارتفاع صرحه، وخصوصا فرصة تذوّق اتّساقه 
الباهر، شكلًًا ولغةً ومضمونًا. اتّساق يظهر بوضوح لدى 

أدنى محاولة لتلخيص هذه الأعمال، واحدًا تلو الآخر.
ففي الرواية الأولى، »حرية في الجبل«، نتبع خطوات 
شيخٍ وطفلة يسيران بمحاذاة نهر، خلال فصل الخريف، 
ويصادفان عمّالًًا، مشرّدين وبعض أبناء القرى والبلدات 
التي يعبرانها. ومع أننا نحزر، من بعض الإشارات القليلة، 
القرون الوسطى، لكن لا تحديد  أننا في أوروبا خلال 
للمكان والزمان. كأن المهم ليس ذلك في هذا العمل 
الذي يستمد سحره من تلك الإحالات الغزيرة فيه إلى 
عالم حسّي يسبق العصر الصناعي، عالم ما زال على 
حاله الأولى، بغاباته وسهوله وحيواناته البرية، وببشر ما 
زالوا يعيشون على تماس مباشر مع الطبيعة. يفتننا هذا 
العمل أيضًا بالاقتصاد النحوي في لغته، بثراء معجمه، 

وبسعي غراسيانو فيه إلى استعادة لغة قديمة لوصف 
نمط حياة تلاشى، والأحاسيس المصاحبة له.

في »غابة عميقة وزرقاء« )2015(، نتعرّف إلى فتاة 
مراهقة، حرّة وفخورة، تنجو وحدها من مجزرة، بعدما 
تعرّضت للاغتصاب والتعذيب، فتلجأ إلى كهف يسكنه 
إلى  ناسك حكيم يستضيفها، يطبّب جراحها، ويبقى 
المؤثّرة،  القصة  ولسرد هذه  تلد طفلها.  حتى  جانبها 
التي تدور معظم أحداثها في أحضان طبيعة برّية تشكّل 
الشخصية الرئيسة الثالثة في الرواية، يشحذ غراسيانو 
لغة تستحضر في أسلوبها الواقعية السحرية، وأيضًا نثر 
كل من جوليان غراك وبيار ميشون، وأنفاس الحكايات 

القديمة.
في »بلاد الفتاة الكهربائية« )2016(، ننتقل استثنائيًا 
إلى زمننا الراهن، لكننا نواجه أيضا، منذ البداية، آلام 
ست بوحشية على يد أربعة رجال، فقط لأنهم  شابة دُنِّ
رأوا أنها على قدر لا يُحتمَل من الجمال. مدخلٌ يضعنا 
أمام الرغبة القاتلة وقسوة الإنسان اللامتناهية، أمام ما 
سمّاه الكاتب ماركيز دو ساد »مستنقع الرذيلة البشرية«. 
بعد ذلك، نرى هذه الشابة تسير بمحاذاة طريق، صامتةً، 
كأنها تحاول بحركة تقدّمها إلى تناسي ما حصل لها، 
الليل الذي انفتح في أعماقها. سيرٌ  إلى الإفلات من 
لا يمنحها النجاة بسهولة، لكنه يعمّق صلتها بعناصر 
الطبيعة وكائناتها، ويتيح لها فرصة اختبار لحظات من 
النعمة، وأخرى من السكون الموقوت الذي يسبق حدثًا 
يستثمر  واللاحقة،  السابقة  رواياته  في  وكما  مفاجئًا. 
لبناء  الخاص  السردي  فنه  العمل  هذا  في  غراسيانو 
الواقع من زواياه الأكثر خفاءً، ولوصف الأفعال وحاجات 
الجسد، وأيضًا عالم الحيوانات الموازي. فنّ يستند إلى 
الرشاقة الإيقاعية لجملة الكاتب التي تُراكِم عناصر غزيرة 
وتربطها في ما بينها، كأنها تسعى إلى تصوير الطريقة 

التي تنكشف الأشياء فيها تدريجيًا للعين.
في »الطفل-المطر« )2017(، نرافق طفلًًا يولد في 
قبيلة ما قبل تاريخية، قبل أن يحظى بقدر استثنائي بفضل 
»تلك التي تعرف الأعشاب«، المرأة التي جاءت به إلى 
العالم، ولا تلبث أن تقوده في رحلة خارج موطنه. كاهنة 
وشافية تحمل معارف قومها وتتحلى بحسّ المقدّس 
والعقلانية معًا، تتمكن هذه المرأة من كشف لطفلها 
لة،  جمال العالم عن طريق الشعر، والمصادفات المحوِّ

والمِحَن واللقاءات التي تغدو علامات يتوجب فكّها.
وبينما نتابع في رواية »الصقر الأبيض« )2018(، التي 
تتألف من جملة واحدة تمتد على نحو 12 ألف كلمة، 
مسار صقر منذ اكتشافه وأسره على يد طفل، مرورًا 
بالاعتناء به وتدريبه على يد صقّار، وصولًًا إلى لحظة 
ل الدب واحمله إلى الجبل«  تحريره؛ نرافق في رواية »قبِّ
ا طوال عام كامل في حياته البرّية، ثم في  )2019( دبًّ
علاقاته المستأنسة مع البشر، داخل فضاء يستحضر في 
بعض معالمه أوروبا الوسطى، خلال العصور الوسطى.

في »الصوفي« )2020(، تظهر لغة غراسيانو الفريدة 
بكل سماتها، فتبدو كأنها نابعة من أعماق زمن سحيق 
لا اسم له. رواية من جملة واحدة تمتد على 60 صفحة، 
ويحملنا إيقاعها حتى نهايتها من دون أن نشعر لحظةً بأن 
كاتبها يبذل جهدًا مفتعلًًا لاستخراج من قاموس غابر 
مفردات مهملة في زوايا النسيان. على العكس، ثمة 
عفوية في كتابتها تعيدنا إلى بداهة الحكايات الأولى. 
الرواية فيهما،  أحداث  تقع  اللذان  والزمان  المكان  أما 
فيتعذّر تحديدهما: صحراء من شرقنا خلال عصر توراتي؟ 
أم فضاء ينتمي إلى موطن الأحلام والأساطير؟ اليقين 
متشرّد  راهب  العمل هو شخصيتاه:  هذا  الوحيد في 
ورجل يكتشفه الراهب لدى استيقاظه؛ وقصتهما التي 
يرويها الراهب إلى شخص مجهول يضطلع بدوره في 
نقلها إلينا. وسيلة سردية بسيطة بقدر ما هي ناجعة، لا 
تساهم فقط في تعزيز الغموض الاستيهامي للقصة، 
وترسيخها في ماضٍ يتلاشى في الضباب والسحر، بل 

أيضًا في منح نثر الرواية إيقاعه الهلسي.
»جوهان« )2022( محاولة لامعة للكتابة عن شخصية 
من  محدّدة  لحظة  في  دارك،  جان  حقيقية،  تاريخية 
حياتها. ونقول »لامعة« لأن شخصية هذه الفتاة محاطة 
بميثولوجيا ثقيلة راسخة، وبالتالي تحمل صورة جامدة لا 
تسهّل عملية إعادة تملّكها روائيًا. لكن غراسيانو لا يرزح 
تحت هذا العبء، بل يحوّل »عذراء أورليان« )كنية جان 
دارك( إلى شخصية تخدم عالمه الروائي، بدلًًا من وضع 
روايته في خدمة أسطورتها، فتبدو إلى حد كبير مثل 
بطلات رواياته السابقة، جفولة وهشّة، قوية ورقيقة، 
الشهيرة والطويلة من قرية  رحلتها  وذلك على طول 
ولادتها إلى مدينة شينون، على رأس فرقة من الفرسان.
»شامان« )2023( تسائل الرابط الهشّ بين الإنسان 

| مقالات ودراسات |
مقالات ودراسات



87 2425 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

والحيّز الذي يشغله، سواء كان زمنيًا أو جغرافيًا. ومع أن 
بطلة هذه الرواية تعيش في سيارة تخييم، في الزمن 
غراسيانو  روايات  بطلات  بدورها  تشبه  لكنها  الراهن، 
نراها وحيدة  الماضي. فمثلهن،  المتجذّرة في  الأخرى 
وواسعة الحيلة، تعرف كيف تستقي من الطبيعة ما 
يلزمها لتلبية حاجاتها، وتبدو وكأنها تحيا من خلال أفعالها 
فحسب. أفعال دقيقة وواثقة تعكس هامشية طوعية، 

وتنمّ عن حكمة العيش خارج السائد.
في »صائد الطيور« و«الزورق« )2024(، يحوّل غراسيانو 
م صيد الطيور والأسماك إلى ركيزة لاجتراح  عملية تعلُّ
الروايتين  معجزة كتابية جديدة. فنص كل من هاتين 
يتألف من جملة واحدة متعرّجة ومشيّدة بعناية تلامس 
الهوس. وبدلًًا من أن تكون الكتابة في خدمة السرد 
يستخدمها  الأدنى(،  الحد  إلى  النصّين  في  )المختزل 
الكاتب لتطوير رؤى تشكّل دقة الوصف فيها الجوهر، 
مما يمنح مضمونها طابعًا شبه هلسي. ومن خلال 
بها شخصياته  تقوم  التي  الحركات والأفعال  تفصيله 
الفعل  من  كنوع  تقديمها  في  ينجح  يمكن،  ما  بأدقّ 
الملحمي الذي يكشف شيئًا من البداءة الأولى للإنسان.

في »الضريح« )2024(، تتوالى ذكريات ناسك عجوز 
وغامض يعيش على هامش المجتمع ويمنح الأفعال 

أولوية على الكلام. ولأنه كان في الماضي مُعترِف جان 
دارك، يستعيد ظروف لقائه بهذه الشخصية التاريخية، 
متفحّصًا مدى وقع تعليمه على مسارها الذي كان لا 
يزال في بدايته. ولخط هذه الرواية، شحذ غراسيانو لغة 
عن  المتعمّد  بابتعادها  تنمّ،  بالحياة،  نابضة  شفّافة، 
الأساليب الكتابية المألوفة، عن جمال كبير وتعبيرية نادرة. 
لغة تعيد ابتكار نفسها داخل أسلوب قديم من دون أن 
تدّعي تقليد ماضٍ استيهامي، وتكشف بجمالياتها عن 

قدرة مدهشة على بلورة وتسيير صور صاعقة.
وفي »تلك التي تعرف الأعشاب« )2025(، يستعيد 
غراسيانو بطلة »الطفل-المطر«، أي الكاهنة التي تسهر 
غابر، فنراها في  أمن وسعادة قبيلتها في زمن  على 
مرحلة متقدّمة من عمرها، تشعر بأن الوقت قد حان 
لاختيار وريثها. ولذلك تنطلق في رحلة طويلة بصحبة 
أراضي شتّى  شاب تختاره رفيقًا لدربها، فيعبران معًا 
ويلتقيان شعوبها، في مسار يكشف للتلميذ الشاب 
أسرار الكائنات والطبيعة. رواية يقف فيها الواقع على 
مشارف الخيال، ونتلقّاها كما نتلقّى أعمال غراسيانو 
عينًا  وتمنحنا  توقظنا،  مسارّية  حكاية  مثل  أي  كلّها، 

أخرى، مسحورة، نرى بها العالم.

مقالات ودراسات

أنطوان جوكي، شاعر وناقد ومترجم، ولد 
في بيروت عام 1966، واستقرّ في باريس 
منذ عام 1990. واختار منذ العام 2016، أن 
يقيم بين مدينة سيت في جنوب فرنسا، 
المتحدة  الــولايــات  فــي  نيويورك  ومدينة 
العربية إلى  اللغة  تــرجــم مــن  الأمــيــركــيّــة. 
الفرنسية أكثر من 40 كتاباً، من بينها دواوين 
للشعراء ســركــون بــولــص، وديـــع ســعــادة، 
عباس بيضون، غسان زقطان، سليم بركات، 

أمجد ناصر، ونوري الجرّاح.

سيرة

بقلم: عبد الصمد بن شريف

ضةً على التأمل ومغريةً وعميقةً وغير  كانت صورة الشاعر محمود درويش المثبتة على أَغلفةِ دواوينه الأولى، محرِّ
ل بالنسبة لي أَيقونةً واسطورة. وعندما قرأت الفصل الذي كرسته الناقدة اللبنانية، ريتا عوض،  محايدة. لَأنها كانت تمثِّ
في كتابها الصادر في الثمانينات، “أَدبنا الحديث بين الرؤيا والتعبير”، ازددت التصاقاً بشعر محمود درويش. كان ذلك 
الكتاب بوصلةً أَرشدتني إِلى مداخل كثيرة لاقتحام عوالم درويش الشعرية، والاطلاع على محطاتٍ أَساسيةٍ من تجربته، 
والمسارات التي سارت فيها قناعاتُه الأدبية والفكرية والسياسية. وساهمت قصائد درويش بغناء وموسيقى مارسيل 
خليفة، وخصوصاً “أَحنُّ إِلى خبز أُمّي” و”ريتا “ و”أَجمل حبّ” “وجواز السفر” و”في البال أُغنية “، في توطيد العلاقة 

مع تجربة الشاعر محمود درويش.
 أتذكر أن الملحمة الشعرية “مديح الظل العالي”، كانت حاضرةً بقوة في الأسابيع الثقافية، التي كان ينظمها الاتحاد 
ن تسجيلًا لأمسيةٍ شعريةٍ قرأ فيها محمود  ، شريطاً مصوّراً يتضمَّ الوطني لطلبة المغرب. كنّا نشاهد بشغفٍ استثنائيٍّ
درويش القصيدة – الوثيقة في أَثناء انعقاد المجلس الوطني الفلسطيني في العام 1983، في دورته السادسة عشرة 
في الجزائر، في أَعقاب الخروج التراجيدي من بيروت عام 1982. كانت مشاهدة درويش، وهو ينشدُ بطريقةٍ ملحميةٍ 
قصيدة “مديح الظل العالي”، تبثُّ قشعريرةً في المتلقي. وحتى قادة الثورة الفلسطينية وفي مقدمتهم الراحل ياسر 
عرفات، كانت ملامح وجوههم وطريقة تفاعلهم مع تلك الأمسية التاريخية، تعكسُ بصورة واضحة الوقع القويَّ 

والمؤثر لتلك الملحمة.
أَتذكّر أَنَّ هذه الملحمة كانت وراء رسالةٍ، كتبتها في الثاني من مارس/ آذار 1985، بالسجن المدني في وجدة، بعنوان 
“الشعر في زمن الرحيل والتردي”، وجهتها إِلى محمود درويش. بدأتها بالسؤال: هل نعشق الشعر لنعشق الَأرض، أَم 
نعشق الَأرض لنعشق الشعر؟ خاطبت درويش، في هذه الرسالة التي تضمنها كراسٌ مؤلف من عدة رسائل طويلة 
بما يلي: “إن عشقنا للأرض، يا رفيقي محمود، يكاد يكون مسألةً فطريةً ونزوعاً غريزياً. فنحن عندما تمتزج دماؤنا بهواء 
وفضاء ومشاكل أَرضنا، تحتلنا بصورة مبكرة ملكة العشق. لكن هذا العشق يتطلب أَداةً لتخصيبه وبلورته وإشاعته. 
الوسائل متعددة، غير أنها تتفاوت في الأهمية. كانت واحة الشعر بالنسبة لك، الفضاء المناسب، حيث طفقت تطرح 
الأسئلة الموجعة”. وتوقفت هذه الرسالة عند جدلية الشعر والثورة ووظيفة الشعر في زمن الرداءة والتردّي والبعد 
البطولي والتراجيدي الذي اتسمت به المقاومة الفلسطينية واللبنانية، في زمن الاجتياح الصهيوني لبيروت صيف 
1982.  ووفاء لهذا الارتباط المركّب والعميق تجاه درويش وفلسطين، أصدرت كتاباً بعنوان “ضد الغياب” هو ثمرة 
أربعة حوارات أجريتها مع الشاعر الفلسطيني الكبير محمود درويش عندما كنت أشتغل في قناة دوزيم المغربية، 

وتغطي هذه الحوارات مساحة زمنية تمتد من العام 1995 إلى 2005.
كان من المفروض أَنْ يخرج هذا الكتاب مباشرةً بعد رحيل درويش يوم التاسع من أغسطس/ آب 
2008، وكنت من أَوائل الذين علموا بالنبأ الصادم، عندما اتصل بي الصديق عبد الرحيم الفارسي الذي 
كان يعمل صحفياً في تلفزيون “بي بي سي العربية” في لندن. كما اتصل بي هاتفياً، الصديق معن 
البياري الكاتب والصحفي، المقيم آنذاك في الإمارات، لمجرد علمه بالخبر المحزن. وقال بصوت يقطر 
أسى: “درويش مات، الله يرحمه”.  عندما تلقيت الخبر – الصاعقة، كنتُ في شاطئ تلا يوسف في 
مدينة الحسيمة شمال المغرب. شعرتُ بالشاطئ الذي كنت مسترخياً فوق رماله يتحرك، كأَنَّ هزةً 

ت في ذاكرتي صور ومشاهد عديدةٌ نسجتها مع درويش في لحظات صفاء  أَرضيةً طالته للتو. وتحركَّ
بأَصدقاء مبدعين وصحفيين  الخسارة، رحــت أتصل  وصــدق ومحبة عفوية. وأَمـــام حجم 

وسياسيين، أُخبرهم أَنَّ محمود درويش لم يعد بيننا، وأَعترف بأنني شعرت بعجز تام، 
عندما طُلب مني أَنْ أَكتب شهادةً في حق درويش، وكأَنَّ شللًا أَصابَ كل أَطرافي، وربما 
، اختزلَ كل الدلالاتِ  كانت هذه هي الطريقة الَأكثر تعبيراً عن تقديري لشاعرٍ تراجيديٍّ

الُأسطورية والتاريخية والإنسانية والحضارية والجغرافية لمعاناة الشعب الفلسطيني.

درويش في ذاكرتي

جسورــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

• كاتب صحفي من المغرب



87 2627 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

بقلم: الدكتور ضياء خضير

حين نتحدث عن مستقبل الثقافة بين طه حسين 
ستيرنز  وتوماس  الشرقية،  العربية  للثقافة  ممثلًا 
إنما  فإننا  الغربية،  الأوروبية  للثقافة  ممثلًا  إليوت 
نتحدث عن نمطين متميزين في الحوار الحضاري بين 
الشرق والغرب. ولئن كان هذا الحوار ذا طبيعة إشكالية 
فإنه يبقى، في النهاية، ذا نتائج متباينة وغير متوازنة 
من الناحية التاريخية لأنها تميل إلى الهيمنة وفرض 
السيطرة من طرف، والتبعية أو محاولة اللحاق بالآخر، 
من الطرف الآخر. واختيار هذين النمطين الثقافيين 
بين  التاريخي  التقابل  من  اللحظة  لهذه  المجسدين 
الشرق والغرب. وهي لحظة لها من قوة الامتداد 
ما يجعلها فاعلة في الحاضر الراهن قدْرَ فعلها 

في الماضي.
المعروف  كتابه  حسين  طه  كتب 
»مستقبل الثقافة في مصر« بجزأيه 
عام 1938، وكتب إليوت كتابه 
»ملاحظات  المعروف 
الثقافة«  تعريف  نحو 
عام 1948. ومع أنه 
لا يوجد بين الكتابين 
تأثر  صاحبيهما  أو 
صلة  أو  تأثير  أو 
مباشرة، فإن طبيعة 

طه حسين وإليوت.. 
حوار الشرق والغرب

المشكلات التي عمد الكاتبان إلى تناولها تجعل الجمع نمطان ثقافيان يلتقيان في »أوروبا« ويفترقان في مفهوم »التربية«
بينهما في إطار رؤية نقدية مقارنة أمراً ممكناً، بصرف 
النظر عن الاختلاف، والذي يعود، في أساسه، إلى 
التطور  واختلاف  بينهما،  التاريخية  المرجعية  تباين 

الحضاري، وخصوصية المجتمعات.
جذر  عن  هذه  نظرته  في  يصدر  إليوت  أنّ  ومع  ​
إعجابه  أنجلوسكسوني، وأن طه حسين يصدر في 
لاتيني  جذر  عن  المنبثقة  الأوروبية  الثقافة  بواقع 
فإن  الثقافة،  عاصمة  وباريس  الأم  فرنسا  تجسده 
بالنسبة  تمثل  تظل  الغربية  الثقافة  وحدة  جاذبية 
للكاتبين، حجر الأساس في المشروع الثقافي الذي 
يحاول كلاهما أن يشيد عليه مستقبل الثقافة في 

بلده كما يتصوره.
​ولا شك في أنّ خطورة الأفكار التي تحدث عنها 
وبشّر بها كل من طه حسين وإليوت في الثلاثينات 
الماضي في كتابيهما وفي  القرن  والأربعينات من 
غيرهما هي التي تجعلنا نرى في حاضر الثقافة الذي 
تعيشه مصر في الوقت الحاضر تجسيداً لكثير من 
المناحي التي خطط لها طه حسين، وعمل من أجلها 
فيما يتصل بـ)مستقبل( مصر. دولة تحاول الارتباط 
نحو  على  المتوسط  البحر  حوض  وبأوروبا  بالغرب 

العربي  وبمحيطها  بالشرق  ترتبط  مثلما  خاص، 
الإسلامي تبعاً لتاريخها ولغتها وديانتها الإسلامية 

الغالبة ومصالحها المادية ذات الطابع الاقتصادي 
والسياسي والثقافي، في حين أن وحدة الثقافة التي 

تمثّلها إليوت لأوروبا في أعقاب الحرب العالمية الثانية 
تتبلور الآن بشكل واضح في وحدة سياسية تربط 

أكثر دولها مستندة إلى قاعدة اقتصادية 
ونقدية ثابتة.

​ومن المعروف أن أياً من طه 
حسين وإليوت لم يكن 

كل  وكان  فيلسوفاً. 
منهما يرفض أن 
تُطلق عليه مثل 
الصفة،  هذه 
مؤثراً عليها كلمةً 
كلمة  هي  أخرى 
)مفكر( مع أنهما 

ليسا )مفكرين( بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة. فطه 
حسين يظل بالدرجة الأولى أديباً وكاتباً مارس فنوناً 
شتى مثل النقد، والدراسة الأدبية، والتاريخ، والقصة، 
شاعراً  إليوت  كان  كذلك  الشعر.  وحتى  والرواية، 
وناقداً ذا مكانة ثقافية رفيعة في عصره. وما يقوله 
محمود أمين العالم من أن دراسات طه حسين الأدبية 
والتاريخية والفنية والتربوية إنما هي في جوهرها فكر 
يُقال عن  أن  في موقف ورأي في تطبيق، يمكن 
إليوت أيضاً، حتى إذا كان هذا الأخير غير معنيّ مثل 
الشرق  بين  والمقارنات  الصلات  بعقد  حسين  طه 
والغرب قدر عنايته برؤية هذه الصلات وهي توثق 
وتزدهر بين أمم أوروبا نفسها، مهما اختلفت لغاتها 
ونظمُها السياسية. وهو يعتقد أنه لو مات الكيان 
الروحي لأوروبا وبقي كيانُها المادي لما بقيت »أوروبا« 

تي أس إليوت  

طه حسين

| مقالات ودراسات |
مقالات ودراسات



87 2829 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

بل »مجرد كتلة من البشر تتكلم لغات عدة... ولما 
بلغات  التكلم  في  يستمروا  لأن  مسوّغٌ  ثمة  بقيَ 
مختـلفة لأنهم لن يجـدوا بعدُ شيئاً يقال إلّّا ويمكن 

قوله بالإجادة نفسها بأية لغة«.
​ووحدة الثقافة الأوروبية التي تمثل الهدف الأساس 
لعمل إليوت في )الملاحظات( لا تعني عنده انتفاء 
الخصوصية، إذ إنه، مثلما لا توجد ثقافة أوروبية إذا 
انعزلت أقطارها المختلفة بعضها عن بعض، فإنه لا 
يمكن كذلك أن توجد ثقافة أوروبية غنية إذا طبعت 

هذه الأقطار بطابع واحد.
والتربية(  )الثقافة  بين  القائمة  العلاقة  وتؤلف  ​
الحديث  محاور  من  آخر  محوراً  والدين(  و)الثقافة 
في الكتابين. فإليوت، مثل طه حسين، يربط ربطاً 
شديداً بين الثقافة والتربية، ويرى أن الوعي الثقافي 
الذي ساد الغرب في أعقاب الحرب العالمية الثانية، 
والذي كان يحاول عمل شيء ما لهذه الثقافة، ناتج 
عن الشعور بأن ثقافة الغرب ليست بخير، وأن من 
الواجب السعي لتحسين حالها. وقد غيّر هذا الوعي، 
بالمطابقة  إما  التربية  مشكلةَ  إليوت،  يقول  كما 
بينهما وبين الثقافة، أو بالاتجاه إلى التربية على أنها 

الوحيدة المسؤولة عن تحسين هذه الثقافة. غير أن 
إليوت الذي يُعنى بإجراء تقابل ومقارنة بين الثقافة 
والتربية، لا يخصص في كتابه مجالًا واسعاً لمعالجة 
وعملي،  تفصيلي  بشكل  والتعليم  التربية  قضايا 
على النحو الذي يصنعه طه حسين في كتابه الذي 
كان في الأصل تقريراً قدّم لتحسين شؤون التربية 

والتعليم في مصر.
​وتلزم الإشارة إلى أن ثمة فرقاً في موقف المؤلفين 
التعليم،  المسلم من  المسيحي والعربي  الإنجليزي 
وما يرتبط به، أو يؤدي إليه من ثقافة. إذ في الوقت 
الذي كان طه حسين يرى فيه أن المراحل الأولى من 
التعليم ينبغي أن تكون مجانية، وكالماء والهواء متاحة 
للجميع، نرى إليوت يؤمن بـ«ثقافة الصفوة«، ويصف 
الممتازة  الكفاءات  من  كثيراً  إن  تقول  التي  الفكرة 
تضيع لنقص التعليم بأنها »أسطورة«. ولذلك فهو 
يمكن  أنه  اعتبار  على  الفرص«  »تكافؤ  مبدأ  يهاجم 
أن يُخرج »عباقرة« في الشر، كما يُخرج »عباقرة« في 
الخير. وذلك يرتبط بموقف إليوت من الثقافة التي 
يرى أنها تتوقف في تعريفها على ثقافة »فئة« أو 
على  تتوقف  والطبقة  الفئة  ثقافة  وأن  »طبقة«، 

ثقافة المجتمع كلّه. 
​وحين يلاحظ إليوت أن قارئه سيميل نتيجة لذلك 
إلى الاعتقاد بأنه إنما يقدم دفاعاً عن الأرستقراطية، 
أي تأكيداً لأهمية عضو واحد أو مجموعة أعضاء في 
مجتمع  عن  يدافع  إنه  القول  إلى  يسارع  المجتمع، 
تكون فيه للأرستقراطية وظيفة »خاصة وجوهرية« 
المجتمع  من  آخر  قسم  كل  وظيفة  تكون  ما  بقدر 
للمجتمع  يكون  أن  هو  فـ«المهم  وجوهرية.  خاصة 
بناء تتدرج فيه المستويات الثقافية تدرجاً متصلًا من 
القمة إلى القاعدة. ومن المهم أن نتذكر أنه ينبغي 
أن تعد المستويات العليا على حظٍ من الثقافة أكثر 

وعياً وتخصصاً«.
​أما طه حسين، فعلى الرغم من إيمانه بديمقراطية 
التعليم، فإنه لم يكن في حقيقة الأمر ثابتاً في موقفه 
الطبقي. وكان في هذا منسجماً مع نفسه ومتناقضاً 
معها في وقت واحد. وقد ذكر الدكتور لويس عوض 
»طه  أنّ   1973 عام  )الأهرام(  في  نشره  مقال  في 
حسين كان عضواً في طبقة الصفوة الممتازة، وأنه 
كان عقلانياً ومثقفاً، فانحاز للعقلانيين والمثقفين 
والصفوة المؤهلة لقيادة البلاد بحكم عقلها وثقافتها. 
وكان فضل )الأرستقراطية( المصرية عليه ورعايتها إياه 
حتى يكتمل نضوجه العلمي ذا أثر في انضوائه تحت 

لواء الأحرار الدستوريين«. 
​يبدو كتابُ طه حسين »مستقبل الثقافة في مصر« 
في الآراء الأكثر تطرفاً فيه كما لو كان ثمرةً من ثمار 
وزواجه من  بها،  المتأثر  وتكوينه  الأولى،  »تغربيته« 
ه في الكتاب لا يقتصر  فرنسية. ولذلك نرى أن همَّ
في عقد الصلات مع الغرب على الناحية النفعية التي 
هو  وإنما  المتفوقة،  الغربية  الحضارة  راهنُ  يوفرها 
يؤسس ذلك على قاعدة يزعمها تاريخية. وفي ظنه 
أن مصر كانت دائماً قطعة من الحضارة المتوسطية 
بمكوناتها اليونانية والرومانية. فهي من الغرب الثقافي 
الذي خبَرَ طه حسين قيَمَه وأنظمته وقوانينه وتعلم 
بعض لغاته أثناء دراسته في فرنسا بين عام 1914 

و1919، متنقلًا بين باريس ومونبلييه.
 أما الشرق الثقافي الذي عرفته في مصر، وشكلت 
يتجاوز عند طه حسين ما يقع على  جزءاً منه، فلم 
طه  يرى  كما  كانت،  مصر  لأن  البحر.  هذا  ضفاف 

حسين، جزءاً من أوروبا في كل ما يتصل بالحياة العقلية 
والثقافية على اختلاف فروعها وألوانها.

​أما تفسير طه حسين لظاهرة الانحطاط الحضاري 
الروم  بالأقطار الإسلامية في حوض بحر  ألمَّ  الذي 
العثماني، وكيف أن هذا  العنصر  أغار عليها  بعد أن 
الظاهرة قد ألمّت بأوروبا في أول القرون الوسطى 
حين أغار البرابرة عليها فحرموها من »مزايا الحضارة 
تجرّد  لم  الظاهرة  هذه  وأنّ  والرومانية«،  اليونانية 
جردت  الذي  الوقت  في  اليوناني  عقلها  من  أوروبا 
أقول  نفسه.  العقل  هذا  من  القريب  الشرق  فيه 
إن تفسير طه حسين نفسه لهذه الظاهرة التاريخية 
يصلح لوضع علامة استفهام كبيرة حول أطروحته 
الخاصة بـ«مصر الأوروبية« في كل ما يتصل بالحياة 
العقلية والثقافية على اختلاف فروعها وألوانها. فإذا 
كان غزو البرابرة لأوروبا في بداية القرون الوسطى لم 
يستطع أن يجردها من عقلها اليوناني، فذلك يعني 
أن هذا الغزو كان ظاهرة عابرة في تاريخ أوروبا، وأن 
العقل اليوناني كان عقلًا أوروبياً لا يمكن لأوروبا أن 
تتخلى عنه إلّّا إذا تخلت عن وجودها الثقافي ومرتكزها 
الفكري الأول نفسه. في حين أن تجرّدَ الشرق القريب 
من هذا العقل نفسه وتخليه عن الثقافة اليونانية في 
ظروف تاريخية مغايرة يشير، بحد ذاته، إلى أن جوهر 
وأن  اليونانية،  الثقافة  عن  بعيدٌ  الشرق  هذا  ثقافة 
الانحطاط الذي أصاب هذا الشرق لم يكن راجعاً إلى 
تخليه عن العقل اليوناني، أو عن تلك الثقافة ذات 
الطابع العقلي الأوروبي، وإنما كان راجعاً إلى عوامل 
تاريخية أخرى يقف في مقدمتها عدمُ قدرة المجتمعات 
الشرقية التمسك بثقافتها وحضارتها الشرقية الخاصة. 
ولتتذكر أن انتصار الإسلام ونجاح العرب المسلمين 
في تكوين الأمصار والحواضر الإسلامية الراقية في 
الشرق والغرب لم يكن قد جاء نتيجة لعقل يوناني، أو 
ثقافة يونانية تمسّك بها العرب المسلمون، واتخذوا 
منها فلسفة شاملة لهم في حياتهم العقلية والروحية 
بقدر تعلق الأمر بالخصوصية الثقافية والروحية التي 
حملها العربُ المسلمون معهم الى هذه الحواضر. 
والأدب،  الفقه،  في  الخاصة  إبداعاتهم  وراء  وكانت 
والعمارة، والفلسفة، أعني فلسفتهم الكلامية وغير 
اليونانية  الفلسفة  ثمار  من  أفادت  التي  الكلامية 

| مقالات ودراسات |
مقالات ودراسات

لويس عوضجمال حمدان



87 3031 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

خصوصيتها  تفقد  أن  دون  من  اليوناني،  والعقل 
وسماتها الثقافية المميزة.

يجعلها  المتوسط  البحر  على  موقع مصر  أن  أما  ​
أوروبية مثلَ بعض الدول الواقعة في شماله وغربه، 
فذلك يمكن الردُّ عليه من الناحية العلمية والعملية 
بالاستناد إلى ما يقرره أهلُ الاختصاص من جغرافيين 
وأنثروبولوجيين وغيرهم من المعنيين بهذه الناحية، 
أكثر من عميد الأدب العربي الدكتور طه حسين نفسه. 
فدراسات الدكتور جمال حمدان عن »شخصية« مصر 
المستند إلى موقعها الجغرافي والتاريخي، مثلًا، لا تؤكد 
متوسطية مصر على النحو الذي يقرّره طه حسين، 
ويريد منا أن نجعل منه مسلّمة لا تقبل النقاش؛ إذ 
يرى جمال حمدان في كتابه المعروف »شخصية مصر.. 
دراسة في عبقرية المكان« أن مصر كانت دائماً آسيوية 
البحر  وحدة  نظرية  أما  والتاريخ«.  الفاعلية  حيث  من 
المتوسط فيرى حمدان فيها وجهاً سياسياً استعمارياً 
جَ لها العرب زمناً، ثم فقدت ديناميتها حتى عندهم.  روَّ
الوحدة المدعاة كانت في نظر جمال حمدان قسرية 
في العهدين الإغريقي والروماني، وأن استعادتها في 
العصر الحديث تعد خطوة إلى الوراء، الغرضُ منها ربطُ 

الدول العربية المتوسطية بعجلة أوروبا، أما من الناحية 
الجغرافية فمصر هي البلد المتوسطي الوحيد الذي لا 
ه عن الداخل سلاسل جبلية، ومن ثم كان نداءُ  تصدُّ
النهر، كما يقول حمدان، أقوى بكثير من نداء البحر، ثم 
إن مصر مطلّة على البحر المتوسط عمودياً وتفصلها 
عنه في قسم كبير من الدلتا بحيراتٌ ومستنقعات، كما 
أنها تنفرد بين دول المتوسط بمناخ غير متوسطي.

​ومع أن كلّ ذلك لا ينفي عن مصر بعدَها المتوسطي، 
كما  يرقى،  لا  تكميلياً  بعداً  النهاية  يبقى في  ولكنه 
يقول جمال حمدان أيضاً، إلى بعدها العربي الآسيوي، 
الذي هو أسبقُ وأثبت. ولعلّنا لا نغالي إذا قلنا، إن دور 
البحر المتوسط في مصر أقلُّ منه في معظم بلاد 
الحوض، ويكفي في هذا الصدد أن نقارن بلاد الشام 
أو المغرب، فضلًا عن أشباه الجزر الأوروبية الثلاث، 
فإذا أضفنا إلى ذلك أن ثورة المواصلات قد جعلت 
المزايا الخاصة بالموقع الجغرافي في تضاؤل مستمر، 
تبيْن لنا مقدار المبالغات التي رافقت كلام طه حسين 
رأينا،  كما  يتقاطع،  الذي  المتوسطي  دور مصر  عن 
مع موقف تي أس إليوت الذي يحاول، عكس ذلك، 
التمسك بهذه المقومات الدينية، والتربوية، واللغوية، 
والجغرافية، والفكرية، وترصين الأسس الأيديولوجية 
اللازمة لتوسيعها حتى فيما يبدو رجعياً ومتخلفاً منها. 
ولا يمكن القول - تبعاً لما تقدم - إن موقفاً من 
هذا النوع يجعلنا نفكر مرة أخرى بشعور المغلوب إزاء 
الغالب الذي عبر عنه ابنُ خلدون في المقدمة، حيث 
تحدث عن الاقتداء الناتج عن اعتقاد النفس المغلوبة 
يتشبه  المغلوب  ترى  ولذلك  غلبها،  فيمن  الكمال 
بالغالب في ملبسه وسلاحه وفي سائر أحواله حتى 
لقد يستشعر من ذلك الناظر بعين الحكمة أنه من 
علامات الاستيلاء. نعم، لا يمكن قول ذلك بقدر ما 
يمكن القول إن المقارنة في هذا الجانب بين الرجلين 
الثقافة  الكتابين عن  كتباه في  أنهما يشتركان فيما 
الأول في سياق  تاريخيتين حاسمتين:  لحظتين  في 
نهضة عربية تبحث عن شكلها الحديث، والثاني في 
سياق حضارة أوروبية مثقلة بخراب الحرب العالمية 
الثانية. ومع ذلك، تختلف نظرتهما للثقافة والتربية 
المشروعين  طبيعة  اختلاف  يعكس  عميقاً  اختلافاً 
اللذين يمثلهما كلٌّ منهما. وهي تجسيد حيٌّ للتناقض 

القائم بين الشرق والغرب في تلك اللحظات التاريخية 
في أقلّ تقدير.

إذ يرى طه حسين في »مستقبل الثقافة في مصر« 
أن هذه الثقافة مشروع يمكن بناؤه وتشكيله بإرادة 
ليست  عنده  فالثقافة  واضحة.  وعقلانية  سياسية 
وإنما  الجماعات،  ورثته  أو أسلوب حياة  تراث  مجردَ 
هي منظومة من القيم العقلية والعلمية الحديثة التي 
اكتسبتها أوروبا في تاريخها غير المنقطع مثل تاريخنا، 
وعلى مصر أن تتبناها إذا أرادت أن تتقدم. إنه يربط 
الثقافة بالتحديث، ويجعلها مرادفة للنهضة، ويضع 
التعليم في قلب هذا المشروع التحديثي. فالتربية، 
المواطن  الأساسية لصناعة  الوسيلة  رأيه، هي  في 

الحديث، وبناء الدولة التي تلحق بركب العصر. 
أما إليوت في )الملاحظات( فينظر إلى الثقافة من 
برنامجاً  ليست  عنده  فالثقافة  تماماً.  زاوية مختلفة 

ولا مشروعاً، بل هي كيان عضوي ينمو ببطء داخل 
والأخلاق  والفنون  الدين  ويشمل  الجماعة،  حياة 
من  طويل  تاريخ  عبر  شكله  ويتخذ  والمؤسسات، 
الاستقرار الاجتماعي المتصل. الثقافة عند إليوت ليست 
الخارج، بل هي  شيئاً يمكن فرضه أو هندسته من 
نتاج نضج حضاري يتطلب نظاماً اجتماعياً مستقراً، 
وتراكماً تاريخياً لا يمكن تجاوزه. ولذلك فهو ينظر بريبة 
إلى التعليم الجماهيري الحديث الذي قد يهدّدُ بنية 
الثقافة ويذيب التمايزات الضرورية لنموّها. فالتربية 
هنا ليست أداةً لتغيير المجتمع، بل وسيلة للحفاظ 
التقليدية.  نُخَبِه ومؤسساته  واستمرارية  قيمه  على 
ويتعامل إليوت مع الثقافة بوصفها تعبيراً عن هوية 
دة، يجب صونُها من التفكك  أوروبية مسيحية مهدَّ
الذي أحدثته الحداثة والحروب والاتصال بالآخر الغريب 

عن هذه الثقافة وروحها المسيحية النقية.

| مقالات ودراسات |
مقالات ودراسات

 مسارات
الدكتور ضياء خضير من مواليد بغداد عام 1945، نال درجة دكتوراه دولة في النقد 
الأدبي من فرنسا عام 1987، وهو أستاذ في الأدب المقارن، يعدّ واحداً من أبرز 

النقاد العرب.
 عمل أستاذاً في جامعات عدة، من بينها جامعة بغداد والجامعة الأردنية وجامعة 
فيلادلفيا وجامعة الجزائر، كما عمل في كلية التربية في صور وجامعة صحار في 

عُمان. 
صــدر له أكثر من 15 كتاباً في القصة والنقد والــدراســات الأدبــيــة، من بينها 

المجموعات القصصية: "الرجال والشمس"، و"نسر بين جبال الثلج"، "الأميرة 
والشيطان" باللغة الفرنسية.  ومن بين دراساته النقدية: "قمر القدس 

الحزين.. دراسات نقدية في الأعمال القصصية لخليل السواحري"، 
"المرآة والكلمة.. صورة الشعر الحديث في الأردن"، "بحثاً عن 

الطريق"، "الأبيض والأســود في السرد العُماني ونقده"، 
"وردة الشعر وخنجر الأجـــداد.. دراســة في الشعر العُماني 
الحديث"، "القلعة الثانية.. دراسة نقدية في القصة العُمانية 
القصيرة"، "عبد الصمد بن بابك.. شاعر الحنين والغربة"، 
"ثنائيات مقارنة"، "حكاية الصبي والصندوق"، "شعر الواقع 
وشعر الكلمات.. دراسة في الشعر العراقي الحديث"، "حوار 

بين الحلم واليقظة" و"سامي مهدي ناقداً".

محمود أمين العالم



87 3233 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

قنسطنطين بافلوف.. 
شاعر في عزلة اضطرارية

بقلم: الدكتور خيري حمدان )صوفيا، بلغاريا(الأديب البلغاري يرى علامات الترقيم ختماً روحيّاً أقوى من المفردة

غالبًا ما يدفع الشاعر ثمن موهبته الفذّة، إذا ما تميّز عن 
معاصريه، والشاعر البلغاري قنسطنطين بافلوف )1933 
– 2008( هو أفضل نموذج لهذه الفئة من الشعراء، الذين 
واكبوا حقبة الحكم الشمولي، وكتبوا بجرأة ضدّ ممارسات 
تقييد الحريّات. وهو من المبدعين الذي بحثوا عن الجانب 
الإنساني، وقد عاش عزلة اضطرارية، بعدما حُرم من العمل 
والنشر لعشر سنوات متواصلة، وهو الذي لا يحسن شيئاً 

سوى كتابة الشعر والدراما والسيناريو. 
رحل الشاعر عن عالمنا هذا عام 2008 بعد معاناة طويلة 
مع المرض عن عمر ناهز 75 سنة. صمت الشاعر في سنواته 
الأخيرة لكنّ قصائده صرخت نيابة عنه، تاركة صدىً يصعب 

تجاهله حتى يومنا هذا.
وفلسفته  خالصة،  بالأدب  بافلوف  قنسطنين  علاقة 
متطرّفة بما يتعلّق بانتقاء المفردات والابتعاد عن الابتذال 
ا موازياً وختماً  بما لا يقبل الجدل، واعتباره علامات الترقيم نصًّ
روحيّاً أقوى من المفردة. وتجنّب في نصوصه استخدام تيار 
الوعي الذي ساد في تلك المرحلة، وتعامل بدقّة مع الفواصل 
والنقاط وعلامات التعجّب وغيرها من أدوات الترقيم. وكانت 
تجتاحه في سنوات حياته الأخيرة رغبة جامحة لإزالة قوس 
أو فاصلة من بعض أبيات شعره، رغبة منه للوصول إلى 
صيغة مثاليّة للنصّ، خالية من كافّة المحسّنات اللفظية 
الفائضة عن الحاجة، بعيدًا عن التقليد الأعمى الذي اجتاح روّاد 
الشعر المعاصر، المتمثّل بتفريغ القصائد والنصوص من 
علامات الترقيم، بحجّة منح القصيدة فضاء واسع للتحليق.   
بأنّ  بالكتابة مباشرة، فكان على قناعة  بافلوف  علاقة 
الكتابة الإبداعية تمتلك طاقة هائلة تحيّد العقد النفسيّة، 

على أن تكون إيقاعية في متنها. 
أدرك بافلوف وهو كاتب مسرحي أيضًا بأنّ العامّة تفضّل 
الوضوح في الدراما، وأنّ الأعمال المعقّدة أو المركّبة تبقى 
حكرًا على القلّة التي تستمتع بقراءة ومتابعة تفاصيل الحزن 
والوجع، وليس بالضرورة أنّ ترقى هذه الأعمال لمستوى رفيع. 
الكتابة بالنسبة لقنسطنطين بافلوف تقاليد وطقوس، 
وغالبًا ما كان يدوّن بضعة سطور بين الحين والآخر كما ورد 
في مذكّراته، بهدف إلغاء الحدود ما بين الواقع المرئي والخيال.       
الشعر كما وصفه الشاعر بافلوف وسيلة للخلاص أيضًا، 
وهو العمل الوحيد الذي لا يزعجه أو يثير اشمئزازه. الشاعر 
صريح حدّ الوجع ولا يجامل، بل وحتى أقرب المقربين كانوا 

يخشون قلمه ولسانه الحادّ وطبعه المشاكس الذي يسعى 
لتعرية الروح من دون تردّد. بعيدًا عن الشعر يبدي الشاعر تبرّمه 
من التكلّف والنفاق، ولم يتوانَ لحظة عن جلد المتصنّعين 
الذين يحيطون أنفسهم بسير ذاتية مبهمة، ليظهروا أمام 

الملأ أبطالًا وضحايا لنظام سياسي. 
بافلوف ظاهرة فريدة، بل استثنائية في  قنسطنطين 
الشعر البلغاري المعاصر، يصعب تصنيفه في سياق أدبيّ 
محدّد، فهو يستمد متن أعماله من مخزون السخرية الاجتماعي 
والفلسفة العبثية والتعابير ما بعد الحداثية. ولا يكتفي بوصف 
العالم من حواليه بل يعيد اكتشافه بطريقته الخاصة، ولا 
يتوانى عن التهكّم بكلّ ما يحيطه خلال عملية البحث عن 
أوهام الحرية المنشودة، مدركًا أنّ الثمن الذي يدفعه ودفعه 

باهظ، في سياق مواجهته للواقع المرّ المتسلّط. 
مُنع بافلوف تماماً من النشر لمدة 10 سنوات، وحجبت 
الحصول على  بأكملها، وبالكاد تمكّن من  الصادرة  أعماله 
قوت يومه، لكنّه لم يتراجع عن مواقفه وبقي وفيًا لقلمه، 
الآلاف من  ردّد  الأثناء  الظلّ. وفي  البقاء في  على  مجبرًا 
المريدين والمحبّين قصائده وكتبوها بخطّ اليد وتداولوها 
فيما بينهم. وليس مصادفة تخصيص جائزة أدبية سنوية 
تحمل اسمه تمنح لشاعر أثبت حضوره في الساحة الأدبية، 

وأخرى لشاعر شاب موهوب. 
عبثيّة  غالبًا  تبدو  التي  أفكاره وفلسفته  الشاعر عن  عبّر 
تذكّر بأعمال كافكا وصاموئيل بيكيت، إضافة للنبرة الساخرة 

ونقده الشديد للنفاق والاستبداد. 
هو  بل  باليوميات،  وصفه  يصعب  كتابًا  الأديب  دوّن 
الحكم والملاحظات بشأن موقفه من  أقرب لفيض من 
الأدب ونهج السلطة وفلسفة الحياة حمل العنوان »يوميّات 
1970 – 1993«، الذي يقول فيه، إنّ »كلّ قصيدة أدوّنها هي 
صدى لصفعة غير مستحقّة«. ويتابع بسخرية »العين بالعين 
والسنّ بالسنّ! هذه ليست حكمة القسوة والعنف بل دهاء 
الفاقدين للعين والسنّ«. ويعبّر عن عدم اعترافه بتصنيف 
المجايلة الأدبية، بقوله »لا أعترف بالأجيال، بل بالنوعيّة«.  
الشعر  »مفهوم  أنّ  بافلوف  يرى  للشعر،  رؤيته  وعن 
أذكى  الشاعر  تظهر  القرّاء  تأويلات  الغموض.  حدّ  متنوّع 

بكثير من الواقع«. 
الأوساط  في  الكبير  أثرها  تركت  قصائد  بافلوف  دوّن 
الشاعرية وترجمت للعديد من اللغات، أهمّها قصيدة »مقابلة 
في بطن حوت«، مشيراً إلى منعه من العمل والنشر، إذ بقي 

| مقالات ودراسات |
مقالات ودراسات

قنسطنطين بافلوف 



87 3435 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

على مدى ثلاثة عقود جالسًا في عزلته الاضطرارية. وعندما 
سُئل عن تبعات هذه التجربة، أجاب بأنّه يجهل تبعات العزلة 
التي قضاها هناك، لكنّ الحوت احتاج لثلاثين سنة أخرى 

ليتخلّص من بقايا التبغ الذي ترسّب في بطنه.
أن  بعد  أخماتوفا  آنّا  الشهيرة  الروسية  الشاعرة  تقول 
قرأت بعض أعمال بافلوف في ستّينات القرن الماضي، 
إنّ »قنسطنطين بافلوف هو أكبر شاعر بلغاري قرأته حتى 

الآن، ولم يذكره أحد بكلمة طيّبة طوال حياته«. 
غالبًا ما يذيع صيت أديبٍ ما أن تُحظر أعماله بتوجيه من 
الرقابة، لكنّ الواقع الذي فرضته السلطة الشمولية مختلف 
بصورة جذرية، لأنّها تجبر المبدع والمفكّر المعارض على البقاء 
في الظلّ وعلى هامش الحياة، بل وتحرمه من متابعة دراسته 
العليا وممارسة أيّة أعمال منتظمة، في محاولة لإلغاء وجوده 
وتحويل حياته اليوميّة إلى جحيم. ليس من السهل حجب 
المؤلّفات ومنع المسارح من تقديم العروض المسرحيّة التي 
ألّفها بافلوف، عدا عن العزلة التي وجد نفسه أسيرها إضافة 
لجفاء الأصدقاء والمقرّبين ورفضهم للتواصل معه وزيارته 
أو الظهور برفقته في الأماكن العامّة. هذه هي الوضعية 
التي وجد بافلوف نفسه أسيرها لفترة زمنية طويلة، قبل 
أن يُعاد نشر أعماله خلال المرحلة الديمقراطية التي لفظت 
النهج الاستبدادي تدريجيًا خلال المرحلة الانتقالية وساهمت 
بتطوير الآداب ودعم المفكّرين. وكان إيفان رادوئيف أحد 
المبدعين القلائل الذين أنصفوا بافلوف حيًا، حين كتب »حمّلت 
الطبيعة قنسطنطين بافلوف عبء أن يكون امتدادًا لها«. 
الذي  بالقدر  خفيّة  بمعانٍ  محمّلة  غير  بافلوف  قصائد 
تعكس فيه الفكرة بسرعة البرق في متن النصّ: »لِمَ هذا 
الخوف من الوحدة؟/ طالما نحن وسيمون على حدة/ طالما 
يجرّ كلّ منّا قلبه/ ثقيلًا كما سيزيف/ كما سيزيف.. كلّ يوم 

يماثل الأبديّة.. كلّ يوم«. 
فضّل بافلوف البقاء على الهامش ولم يوافق على تعيينه 
مشرفًا أو عضوًا في فرق مسرحية تعمل في مناطق نائية، 
اعتباره  له  الانتقالية وأعيد  المرحلة  الحظّ حالفه خلال  لكنّ 

ومكانته الرفيعة.      
خاضعة  أعماله  لكن  كبيرًا،  أدبيًا  إرثًا  بافلوف  يترك  لم 
للدراسة والتأويل، وكما ذكر صديق دربه ستيفان ديسبوتوف: 
»يبدو بأنّ الشاعر قد قفز عن المرحلة التي عاشها أو أرسل 
من المستقبل بأسلوبه الدرامي الرثائي، وبلغ ذروة إبداعه 
العبثي من خلال أعماله المسرحية، على خطى مؤسّسي هذه 
المدرسة الفلسفية سورين كيركغور وألبير كامو وغيرهما«. 
لمبادئه  وفيًا  فبقي  بالعناد،  بافلوف  شخصية  تتّسم 
وفلسفته الحياتية. وقد وصفه مقرّبون بأنه يتميز بالحساسيّة 
المفرطة في ما يتعلّق بالشرف والأخلاق والمبادئ الإنسانية، 
ولم يتنازل عن مواقفه مهما ارتفعت الكلفة. يقول بافلوف 
في إحدى قصائده: »لا وقت لديّ/ لا أحد يمتلك ما يكفي من 
الوقت/ سأدافع بأسناني وأظافري ضدّ الخيلاء/ سأريق دمي 
للذود عن كلّ سنتمتر/ في طريق الفضاء المؤدّية للحقيقة«. 
تجربة  إلى  الشعر  بتحويل  نجح  وجودي  شاعر  بافلوف 
مؤلمة، بلغت حدّ وجع الجسد المحسوس أحيانًا. مفرداته 
لا تُقرأ بل تخضع للّسع وتترك أثرًا من دون عزاء، يتفاعل 

معها القارئ مباشرة من دون زيف.
وفي قصيدته »حادثة«، يقول بسخرية مرّة وحادّة: هكذا 
كما كنّا/ وجوهنا وأيدينا وملابسنا مغبرّة/ شاركنا في الاجتماع/ 
دخل الخطيب بعدنا/ تحدّث ببلاغة وأنصتنا له ونسينا التعب 
والمرارة/ قال بأنّنا الأفضل/ والأكثر سعادة/ والأكثر بطولة/ 
صفقنا  مغبرّة/  وملايسنا  وأيدينا  وجوهنا  كنّا/  كما  هكذا 
أيدينا ووجوهنا  الغبار من  تأزّم الموقف/ تطاير  له بحرارة/ 

مقالات ودراسات
| مقالات ودراسات |

قنسطنطين بافلوف، شاعر من بلغاريا، وُلد عام 1933 في قرية فيتوشكو القريبة من العاصمة 
صوفيا. درس الحقوق في جامعة صوفيا »كليمنت أوخريدسكي«. عمل محرّرًا لسنوات في راديو 
صوفيا وفي دار النشر »الكاتب البلغاري« وفي صحيفة »الجبهة الثقافية«، وفي مجلة »مولتي فيلم«. 
مُنع من العمل والنشر نهائيًا من العام 1966 حتى 1975. توفي في العام 2008. من بين أعماله 

الشعرية »شؤون قديمة«. تمنح جائزة سنوية تحمل اسمه منذ العام 2023.

سيرة الشاعر

بلغتِ الشمسُ اليوم مئة عام
تعداد العجزة خمسة

يتواجدون في منتصف الساحة.
وفي بشراتهم الجافّة تبين مزرقّة

خراطيمُ البقّ المكسورة.  
فكّ العجزة عروات قمصانهم.
صدورهم ساحات لبدء سباق
تطير سحابة من البقّ الداكن

وتختفي في الشوارع المتعرّجة.
الكلابُ تقرضُ أغلالها نابحة،
تتدافع إلى الحمّام الصيفي،
تغوص مسرعة في الأعماق
)خمسة أمتارٍ ونصف المتر!(

أربعة عجزة يضحكون
والخامس يرفض حتى أن يبتسم.

.................................
يعبر رجلٌ في الساحة ببطء

الرجل في الثانية والثلاثين من العمر.
يمزّق ثيابه متعبًا 

بأصابع يديه البليدة
ويردّد المرّة تلو الأخرى

»آه، أين جسدي!
آه، أعيدوا لي جسدي!« 

آه!
قوامه الممشوق يتهادى.

عضلاته فتيّة تعمي الأنظار
تتقافز كلّ عضلة مستقلّة بذاتها. 

بدأ العجوز الرابع حديثه:
أذكّر،

حين مضينا في أصقاعٍ نائية،

يلاحقنا الجوع، تنقصنا الوطنية،
التقيتُ حيوانات غريبة عرفت بينها

حيوان ناصع البياض،
من فصيلة ابن عرس

عصيّ على الصيد
حيوان رشيقٌ رشيق!

يتوقّف الحيوان، يتجمّد في مكانه، 
ما أن تنغرس أقدامه في الوحل.

ويصيح بي:
اقتلني إذا شئت

لكن، إيّاك أن تلوّث وبري!
لكن، 

وفجأة، لطّخت قطرة من الوحل
بياضه الناصع.

ومذّاك يبحث عن برك ماء
يقفزُ فيها

يتمرّغ فيها.
لا، هو لا يبحث عن المتعة،

لكنّه، لم يغفر لقطرة الوحل أبدًا.
يحاول الأربعة الضحك. 

......................
أخطو في الطريق

هكذا نظيفًا ممشوق القوام،
موهوبًا وصادق،

ومن نهاية الساحة تطايرت 
سحابة من السهام 

)أطفال يلعبون هناك(
ومن بين تلك السهام 

بزّ سهمٌ أقرانه
انطلق منذ اثني عشر قرنًا،

مقاطع من قصيدة بافلوف »خمسة عجزة«

وملابسنا في أجواء المنصّة/ مرّت لحظات من الصمت../ 
ابتسم/ وأردف بتودّد/  ثمّ مسح الخطيب وجهه بمنديل/ 

اغسلوا أيديكم قبل التصفيق!«.
مواقف بافلوف لم تتغيّر كثيرًا في مرحلة ما بعد الشيوعية، 

وأفاد في هذا السياق قائلًا إنّ »المركب يسير وفي قاعه 
ثقب كبير، وأنّ المرحلة الانتقالية بمنزلة قاتل محترف يتمتّع 
بالكياسة والتهذيب، واستُبدل الساديّون بالمازوخيين الذي 

يستمتعون بتعذيب الذات«.



87 3637 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

مقالات ودراسات

أنجز خطّة رحلته القرنية
وأصاب ما تحت قلبي 

بسنتمتر واحد.  
أيقظ السهم في صدري حلمًا قديماً

)قبل اثني عشر قرناً(،
ذكرى قديمة،

ذكرى احتفظت بنظارة الوجع العتيق. 
والسهم محمّل بملاحظتين. 

الأولى رثاء للعجزة
والثانية – 

نبوءة انبعاثي.
استقام أربعتهم 

والخامس قد فارق الحياة.
وعلى شفتيه تجمّدت 

حكمة طليقة فتّاكة.
ربّما،

وبعد آلاف السنين 
سيعيد عالم آثار مُلهَم

قراءة الفكرة 
من خلال ثنايا الفم

وطول اللسان.
لا يوجد الآن من يضحك.

..................
غابت الشمس

واشتدّ البرد.
وهاهو البقّ قد عاد،

كلّ منه يتعرّف على صاحبه العجوز. 
• )ترجمة: خبري حمدان(

خطوط السيرة

الدكتور خيري حمدان، شاعر وروائــي ومترجم وأستاذ جامعي من فلسطين، يعيش في العاصمة 
البلغارية صوفيا. وُلد في قرية دير شرف بمحافظة نابلس، عام 1962. يشغل منصب نائب رئيس 
اتحاد المترجمين في بلغاريا. درس الهندسة الإلكترونية والأتمتة، ونال درجة الدكتوراة في الأدب 
العربي من جامعة صوفيا »القديس كليمنت أوخريدسكي«، عن أطروحته »الهوية والاغتراب في أدب 
غسان كنفاني«. حاز جوائز عديدة في الكتابة الإبداعية والترجمة، من بينها جائزة ميلوش زيابكوف 
لأفضل ديوان شعر، جائزة المسابقة الأوروبية للمسرح المتخصّص باللجوء، 
جائزة اتحاد المترجمين البلغاريين، جائزة الريشة العريقة، في بلغاريا، جائزة 

بنيو بنيوف الدولية. 
من بين إصداراته باللغتين العربية والبلغارية، في الرواية: »أرواح لا تنام«، 
»أوروبي في الوقت الضائع«، و«حدائق البندق«. وفي الشعر: »مريمين«، 
»زنابق الذاكرة المائية«، »أنا البدوي«، و«رياح صحراوية«. وصدرت له 

المجموعة القصصية »غواية منتصف العمر«.
صدرت له في الترجمة المتبادلة بين العربية والبلغارية كتب عدة، 
منها: »كم أنت رائع يا تينو« للأديبة البلغارية نيللي بيشيروفا، 
»هدايا شهرزاد السبعة« للمستشرق البلغاري إميل غيورغييف. 
محمود  من  لكلّ  الشعرية  الأعــمــال  من  العديد  للبلغارية  نقل 
درويش، سميح القاسم، راسم المدهون، حيدر محمود وغيرهم. 

بقلم: الدكتور صلاح بوسريف

ة تعبُر إلى الأخرى دون  نا تتَجاوب وتتنادى، تَستدعي بَعضَها، كُلُّ حاسَّ في وجودنا اليومِيّ، حواسُّ
لُه، وما  مّس، وهو الإبْصَار، وما يَشْخَصُ أمام أعيننا، أو في ما نتخَيَّ مّ، هو نفسُه اللَّ استِئذان. الشَّ
نَا، في  س، ونلتقطُ طَعْمَ الأشياءِ وروائِحَها في مَسَامِّ يتبادر إلى أذهاننا. بقدر ما نرى ونسمعُ ونتَحسَّ

يش دون غيره. ق ببعض الرِّ ا أننا نُحلِّ الجَسَد كامِلًا، ما لا ننتبه إليه، ما لا نستشْعرُهُ، ظَنّاً منَّ
الكتابةُ ليست فِعْلَ اليَدِ فقط، الجسدُ كاملًا يكونُ يَقِظاً ونحن نكتُب، كل خلاياهُ تتواشَجُ وتَتضامُّ 
ل الأفكارَ والمعاني، لا  غَةُ التي بها نتوسَّ وتّر، وبنفس الفِكْر والخيال. اللُّ بنفس القلق، بنفس التَّ
لُها في المعاجم والقواميس، ولا في ما يتصادى في أذْهانِنَا من جُمَل وعِباراتٍ، بل هي لُغَة  نَتوسَّ
عْر فقط،  عرِ مثلًا، هي لُغَة الشِّ ها. لُغَةُ الشِّ غَةَ، لا لتكون هي في صُوَرِهَا ودَوالِّ غَة، لغةٌ توازي اللُّ غير اللُّ
صوص، لن يكون سوى  عْرِيّ الذي نَكْتُبُه أو نقرأه، وأيّ ذهاب إلى غيره من النُّ ص أو العَمَل الشِّ لغةُ النَّ
بُ مثل الماء في تُربةِ ما  ظامَ، هُما ما يتسَرَّ فْظ، لأنَّ البنيةَ والنِّ استعادةٍ ونَسْخٍ، ليس بالحرف واللَّ
بِ  ص، هو صَدى لذلك الماء المُتَرسِّ نكتُبُه، وما يَشْخَصُ من صُوَر، وإيقاعاتٍ، ويَنبَثقُ من تُربَة النَّ

راب وغُموضه. في ليلِ التُّ
ص من أمْزِجَة دخلت إليه من خارجه، من خارج  ما نعتبره تناصّاً، هو في حقيقته اعْتِرافٌ بما في النَّ

سُ البياضَ والفراغ،  الجسد، من خارج رعشاته التي هي اليَد وهي ترى وتسمع وتتحَسَّ
ص، بما يشي بالحَواسِّ  سُومَ، تَبْتَنِي معمار النَّ والَّ والرُّ موز والدَّ تَسْتَجْلِبُ الحُروفَ والرُّ

قاطِبَة، وبرعشات وتَمْتَماتِ الجَسَد، وهي تتصادَى في اليَدِ، بما يقوله الجَسد، 
ا بما يبدو ظاهِراً، أو ما يكون تَرسّب في قَاعِ التّربَة، صارَ شيئاً آخرَ،  ويُفْشِي به، إمَّ
ائِحَة،  عْم، والرَّ وْنِ، والطَّ م على نهاره، ليكون غير ما كان، بغير اللَّ في ليله الذي يتكتَّ
مْس وهي  ل الشمس والإشراقَ، بل ليكونَ هو نفسُه الشَّ يخرُجُ من ليله، لا ليتعَجَّ

تُشْرِقُ من ثنايا ظُلْمَةِ لَيْلٍ بَهِيم. 
 ، ةٍ دون غيرها من الحَواسّ، هي كتابة ناقِصَةٌ، تُشْبِهُ جسداً لا يَشُمُّ كُلُّ كتابةٍ، بِحَاسَّ
س ولا يَرَى، يَكْتَفِي بالأصوات وهيَ تَخْترِقُه، هي ما يُؤججُ فيه الكلام،  أو لا يَتَحسَّ

وكأنّ الصّدى بلا صوتٍ، أو هو صوتٌ لا تَعقبُه أصداء، ولا رَعَشَات فيه، 
وهذا بعض ريشِ الكِتابة، لا الجَناح وهو يَمْسَحُ زُرْقةَ الُأفُق بِحفيفِه.

الكتابة بكلّ الحواس

• شاعر وناقد من المغرب

تخومـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
الكتابةــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ



87 3839 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

بقلم: تحسين الخطيب )عمّان(قراءة في أعمال الشاعر البرتغالي الصادرة بالإنجليزية

يُعدّ الشاعر البرتغالي أوجينيو دا أندرادي )1923 - 2005( 
عر، منذ  من الشعراء القلائل الذين »نذروا« أنفسهم للشِّ
لقد  عمره!  من  عشرة  الثانية  في  وهو  إليه  تعرف  أن 
أ، في إحدى  ه قد تنبَّ ها القصيدة، إلى حدِّ أنَّ عاش حياةً كأنَّ
قائلًًا: »في  يموتُ فيه،  الذي سوف  بالشهر  قصائده، 
فعلًًا،  رحل،  ولقد  أخيرًا«!  أذهبُ  حزيرانَ/ سوفَ  صباحِ 
شهر  حزيران،  يونيو/  شهر  من  عشر  الثالث  اليوم  فجرَ 
البيروفي  الشاعر  شاكلة  على  تمامًا،  أرادَ  كما  الحصاد، 
ثيسار باييخو الذي تنبأ بأنه سوف يموت يوم الثلاثاء، في 
الساعة الثانية عشرة ظهراً، في باريس، والمطر ينهمر )في 
قصيدته الشهيرة »حجر أسود على حجر أبيض«( ومات 
أ في تلك القصيدة، تمامًا! ولقد  هو الآخر، مثل ما تنبَّ
عاش، هذا الشاعر الأكثر ترجمةً إلى اللغات الحية الاخرى، 
بيسوا، وهو  فرناندو  بعد  والأكثر شهرة  مبيعًا،  والأكثر 
يت،  يحلم، كما قال في قصيدته القصيرة، الذائعة الصِّ
وءِ، وتَخْشَنُّ  مرة«، بأن يكتب قصيدةً »ترتعشُ بالضَّ »الثَّ

يح«. بالأرضِ،/ تُهَمهِمُ بالمياهِ والرِّ
من خلال قراءة أعماله، ومنها الصادرة باللغة الإنجليزية، 
أندرادي، بوصفه فنّ  عر، عند أوجينيو دا  يظهر فنُّ الشِّ
»البساطة البليغة«، الآسرة، المعجونة بالموسيقى: فنُّ 
الإيقاع الذي يجعل القارئ يتماوج في الهواء مثل طائر 
م بالشفاه الراعشة،  غم المُرنَّ صاعد في الأعالي: أعالي النَّ
ة التي، رغم بساطتها، لا تشبه أي  وأعالي الصورة الشعريَّ
ة، التي تستمدُّ  ر عن جوهر هذه الشعريَّ شيء قبلها. ولقد عبَّ
عناصرها من الأشياء، من كل ما يحيط به، حين قال: »أريدُ 
كلماتٍ ناعمةً كالحصى، خشنةً مثل خُبز الجاودار. كلماتٍ 
لصال والليمون،  راب، ورائحةُ الصَّ لها رائحةُ البرسيم والتُّ
اتنج والشمس«. هُنا، »لا أفكار إلَّاَّ في الأشياء«،  ورائحةُ الرَّ
على حدِّ قول الشاعر الأميركي وليام كارلوس وليامز، أحد 
فالأفكار  العشرين،  القرن  في  الشعرية  الحداثة  أقطاب 
لا توجد بمعزل عن الواقع الملموس، ولا يمكن التعبير 
دة فقط )الكلمات والنظريات( بل يجب  عنه بالأفكار المجرَّ
ة  ة، أو صور حسيَّ د في أشياء محسوسة، ماديَّ أن تتجسَّ
عر  ي أن يراها أو يشعر بها، وهذا عين الشِّ يستطيع المتلقِّ
الذي يكتبه أوجينيو دا أندرادي، فالقارئ يُحسُّ بأنَّ الصورة 
ها صورة نابضة بالحياة،  ى أمام القارئ كأنَّ ة تكادُ تتجلَّ الشعريَّ
وكأنَّ الشيءَ أيضًا على وشك أن ينطق من تلقاء نفسه 

د ينبع من التجربة المباشرة  عر الجيِّ في القصيدة؛ فالشِّ
ل الذهني أو الرمزية الغامضة؛  للأشياء، وليس من التأمُّ
ينبع من الصورة التي تقبض عليها الحواس، وتتفاعل 
معها، في الحياة اليومية، فالشيء، وحده، هو الذي يحمل 
لوحدها، عن  الكلمات،  تعجز  بينما  داخلة،  الحقيقة في 
التعبير عن تلك الحقيقة. تبدأ القصيدة من صورة حسية 
واضحة وبسيطة ثم ينشأ المعنى. ويذهب، مستعرضًا، 
الكلمات، في قصيدته  إلى  النظر  في  ة  الخاصَّ طريقته 
هار«،  التي عنونها بكل بساطة »كلمات« )ديوان »قلب النَّ
ورةِ هِيَ، الكلماتُ./ بعضُها كالخنجرِ،/  1958( فيقول: »كالبلَّ
ا الأخرياتُ/ فَمحضُ ندىً،  ارِ/ وأمَّ وبعضُها الآخرُ كوهيجِ النَّ
ة قصيرة في شهر  فحسبُ«. ثُمَّ يقول في قصيدة »مرثيَّ
الذي  فين  الدَّ السرِّ  باحثًا عن  ذاته،  الديون  سبتمبر« من 
غير الذي يرنُّ  تنطوي عليه الكلمات، عن ذلك الجرَس الصَّ
في الصمت البِكْر، صمت البَدْء الذي جُبِلَتْ من صلصاله 
الكلمات: »بأيِّ كلماتٍ يستطيعُ المرءُ أن يُوقِظَ الموتى دونَ 
ه يعرف، في أعماق روحه، بأنَّ الطريق  أن يؤذيَهم«، ولكنَّ
ي إلى ذلك السرِّ كامنٌ في الموسيقى، ليس  الوحيد المؤدِّ
ما الموسيقى التي  فقط موسيقى الحرف، وحدها، وإنَّ
دُ أصداؤها في الأشياء، وفي الكون الذي يحيط بتلك  تتردَّ
الأشياء، فهي طريقه الشخصي، الذي لا يسير فيه غيره، 
العَين  رأي  يراها  كَي  ما  وإنَّ الأشياء،  إلى  يُنصِت  لكي  لا 
اعر  الشَّ عينُ  هُنا،  الموسيقى،  تنطق.  أن يسمعها  قبل 
التي يرى بها الأشياء ويتأمل كنه وجودها، ولهذا يُكمِل 

ني  القصيدة نفسها، قائلًًا: »ولكنَّ في 
فَ الموسيقى  خائفٌ،/ خائفٌ أنْ تتوقَّ
فينَ عن رؤيةِ الورودِ./ خائفٌ  ها/ فَتتوقَّ كُلُّ
بهِ  تَنسُجِينَ  الذي  الخَيطِ/  انقطاعِ  منِ 
إذن،  المّوسيقى،  هي  ة«.  منسيَّ امًا  أيَّ
البرزخ  في  المقيم  فيع  الرَّ الرؤية  خيطُ 
الكلمات  )حضور(  وجود  بين  الفاصل 

وموتها )نسيانها(!
ظرةُ إلى ملكوت  ولا تقتصر هذه النَّ
كتبتها  التي  قصائده  على  الكلمات 
منظومةً، فحسب، بل نراه وقد أرسل 
رة في ملكوت النثر أيضًا؛  عينَه المُتبصِّ
في شحنتها  تقلُّ  لا  النثرية  فقصائده 
لة  ة وصورها العميقة المتخيَّ الموسيقيَّ

| مقالات ودراسات |مقالات ودراسات

أوجينيو دا أندرادي

أوجينيو دا أندرادي.. الشعر
مفتاح الوجود



87 4041 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

نظام  خارج  المكتوب  شعره  بها  يزخر  التي  تلك  عن 
ا حدا  ع في أبياتٍ ومقاطع، ممَّ الجُملة والفقرة، المُقطَّ
بالناقد البرتغالي لويش باتشيكو إلى القول إنَّ »من أبرز 
الموضوعات المتشركة بين شعر أوجينيو دا أندرادي ونثره: 
ذاكرة عالم الطفولة وحضور الموسيقى والرسم كعناصر 
ة،  ى على مستوى المفردات الأساسيَّ لة للخيال. وحتَّ مُشكِّ
الفروق في  بينما تكمن  اثر،  الشاعر والنَّ يلتقي  كثيرًا ما 
عر  ‘الشِّ إنَّ  القائل  النظري  والافتراض  الخطابية  البنية 
حُ في قصيدة ‘هكذا هي  هو خيال الحقيقة’، كما يوضِّ
سان’(: مَن شاركني الفرح/  الأشياء’ )من ديوانه ‘ملح اللِّ
ةِ  / أنْ أحضرَهُ إلى الأرضِ المُبتلَّ كانَ يستحقُّ على الإقلِّ
ةِ منَ الغُصن./ ولكنَّ الشاعرَ أيضًا يكتبُ يخطوطٍ  قِيَّ والنَّ

عرُ خيالُ الحقيقة«. ملتويةٍ: الشِّ
ولكنَّ أوجينيو، وعلى الرغم من إصداره 29 مجموعة 
شعرية، وفوزه بجميع التكريمات والجوائز الادبية الممنوحة 
في البرتغال، ومن ضمنها جائزة كاميوش، أرفع الجوائز 
الشعرية في العالم الناطق بالبرتغالية قاطبة )ناهيك عن 
الجوائز الرفيعة التي نالها من البرازيل وفرنسا ويوغسلافيا 
ورومانيا وإسبانيا والصين( وبالرغم من أنَّ الطبعة الأولى 
من أيِّ أعماله كانت سرعان ما تنفد خلال بضع أسابيع من 
ى إنَّ كتاب مختاراته الشخصية من الشعر  نشرها فقط، )حتَّ
البرتغالي قد نفدت طبعته بأكملها خلال أيام قليلة فحسب، 
مما حدا بالناشر إلى إعادة طباعته، فورًا، متجاهلًًا رغبة 
ث قليلًًا لإضافة أسماء جديدة!(؛  وبالرغم  الشاعر في التريُّ
من أنَّ الدولة البرتغالية قد خلعت عليه أفخم وسامَيْن 
امه،  غم من أنَّ المدينة التي عاش فيها آخر أيَّ لديها، وبالرَّ
مدينة بورتو،  ثاني أكبر المدن البرتغالية بعد لشبونة، قد 
تين،  ة مرَّ رف الذهبيَّ ةَ الشَّ ة، وميداليَّ منحته المواطنةَ الفخريَّ
إلَّاَّ أنَّ أ أوجينيو دا أندرادي قد اختار، طواعيةً، أن يعيش في 
تها،  عزلة اجتماعية، منطويًا على نفسه، قابضًا على حريَّ
قليل الظهور )إلَّاَّ في حالات نادرة( وبعيدًا، كُلَّ البُعد، عن 
ه لم ينأَ  ة مظاهرها وأشكالها؛ ولكنَّ الحياة الثقافية، بكافَّ
اتها، فكان  ة تجليَّ بنفسه، أبدًا، عن الحياة الشعرية، بكافَّ
يتابع الإصدارات الشعرية )والأدبية عمومًا( بكل شغف 
الشاعر الأصيل، دون الاقتصار على جيل شعري دون غيره! 
ناهيك عن انخراطه العميق في ترجمة الأعمال العالمية 
الكبرى إلى البرتعالية، فترجم أشعار فيديريكو غارثيا لوركا، 
ويانيس ريتسوس، والمسرحي الإسباني أنطونيو بويرو 

ة سافو، ورينيه شار، وبورخيس. باييخو، والشاعرة الإغريقيَّ
»لقد كان أوجينيو كارهًا لمباهج المجالس ومهاتراتها« 
الجامعي  والأستاذ  والشاعر  هوت  اللَّاَّ عالم  يقول  )كما 
البرتغالي جوزيه تولنتينو مِنْدُونْسَه، في مقدمته لطبعة 
سنة  البرتغال  في  الصادرة  الكاملة،  الشعرية  الأعمال 
الوشايات  من  المُرهِق  المناخ  ذلك  من  »نافرًا   )2017
دُ فيفتك بعالم الأدب من داخله. لقد  الذي لا يَنِي يتردَّ
ة، يتفادى الخوض في قضايا الصحافة  شاهدته، غير مرَّ
التي يتداولها الجميع، بلباقةٍ أو بكشفٍ عن ضجر صريح. 
لُ المزاج والحديث.  فقةَ، ويُحوِّ ر الرِّ ل المائدة، ويُغيِّ كان يُبدِّ
لقد اختار أن يُقيم في موضع آخر. يفتح كتابًا، أو يداعبُ 
ة. يختفي. وإذا ارتضى المشاركة في الشأن العام كان  قطَّ
ما جاءَ ليقرأ،  ا كُلَّ الوفاء لعالمه، ولذوقه، ولذاته. إنَّ وفيًّ
عر، لا غير. وفي ذلك، كان قادرًا على أن  ث عن الشِّ ويتحدَّ
فاء  مان، في حالٍ في الصَّ ى ينسوا الزَّ يسحر سامعيه حتَّ
يُودع  وما  حكايات،  من  يروي  بما  يبعثها  كان   ، البهيِّ
اقتباسات دقيقة،  من حكم دفينة، وما يستحضر من 
ت ترنُّ طويلًًا في الفراغ بعد  وما يطلق من كلمات ظلَّ
ث عن الشعر أشبهَ  انصرافه. كان الإصغاء إليه وهو يتحدَّ
التي  الخُطَب  عن  البُعد  كُلَّ  بعيد  الوجود،  لفنِّ  بمفتاحٍ 

خصص«. تأسرها ضروب التَّ
بَيْدَ أنَّ تلك العزلة التي فرضها على نفسه، لم تمنع 
أعلن رئيس وزراء  الدولة من أن تقيم له جنازة رسمية. 
البرتغال، حينئذ، بعد وفاة أوجينيو دا أندرادي عن 82 عامًا، 
ه »أحدُ أعظم أعلام الثقافة الوطنية وأحد أبرز شعراء  قائلًًا إنَّ
البرتغالية المعاصرين الذين سوف تظل أعمالهم الشعرية 

مصدر إلهام لكل من يقدر اللغة البرتغالية«. 
ة المختارة، كان صوتًا صادحًا  قيَّ بالرغم من تلك العزلة النَّ
بالحرية، وضدَّ كل أشكال القسوة والاستبداد، لدرجة أنَّ 
تُظهِر   1974 سنة  وقعت  حادثةً  لنا  يروي  سيزا  ألفارو 
ةٌ من طلاب الفنون  اته: كان ثلَّ ذلك الخيار في أنصع تجليَّ
يُقبِل،  أوجينيو  رأوا  حين  جدارية  لوحة  يُنجزون  الجميلة 
بوا  وكان يومئذ قد غدا أسطورة، في مدينة بورتو، فتغلَّ
بجيل التي شعروا بها، واقتربوا منه يسألونه  على رهبة التَّ
ة، وكانوا  إنْ كان يودُّ أنْ يترك شيئًا مكتوبًا على الجداريَّ
عر، أو كلمةً لا يستطيع  بع، بيتًا من الشِّ عون، بالطَّ يتوقَّ
ها سوى شاعر مثله. فأومأ )دون أن ينبس ببنت  أن يخطَّ
ة«  شفة أبدًا( وتناول الفرشاة، ثُمَّ كتب »تسقط الفاشيَّ

)ومضى في طريقه(!
الغد«،  ى  ألم يقُل في قصيدته »عاجلًًا« )ديوان »حتَّ  
رَ ثلاثَ كلماتٍ بعينها: »الكراهية،  1956(: »علينا أن نُدمِّ
والعزلة، والقسوة«. كان الشاعر البرتغالي دائمًا ما يبحث 
ة والفرح في كل شيء، نابذًا كُلَّ أشكال العنف  عن المسرَّ
ى ضدَّ الطبيعة، فَنراه،  سواء تلك التي ضدَّ الإنسان أو حتَّ
ث عن اليأس، في قصيدته المعنونة »أغنية  ى وهو يتحدَّ حتَّ
يائسة«، يقول، ممتلئًا بالبهجة التي لا يعرفها إلّّا مَن أدمن 
أعماق الأشياء:  أغوار نفسه وفي  الطويل في  حديق  التَّ
ةِ هذهِ/  ى العيونُ تعرفُ ماذا تقولُ/ لوردةِ المسرَّ »ولا حتَّ

هارِ«.  / أو في جدائلِ النَّ حُ في يديَّ التي تتفتَّ
الترجمة،  مُستفادٌ من  بليغ  درسٌ  ثمة  النهاية،  وفي 
ه علينا  عر على وجه الخصوص، يقصُّ ومن فنِّ ترجمة الشِّ
أليكسس ليفيتين، الذي يُعَدُّ من أبرز المترجمين الأميركان 
عن البرتغالية، والذي نقل خمسة كتب مختارات من أعمال 
ة مختلفة: »القَلب  أوجينيو دا أندرادي، في مراحل زمنيَّ
آخر«  نهر  و«ذاكرة  )1985(؛  مختارة«  قصائد  المسكون: 
ظرة« )1992(؛ و«المجال المعتم«  )1988(؛ و«سفوح النَّ
مة.. أشعار مختارة« )2003(. كان  )2000(؛ و«كلمات مُحرَّ
المترجم، في البداية، يسأل الشاعر عن معنى كلمة بعينها، 

| مقالات ودراسات |مقالات ودراسات

 قصائد للشاعر أوجينيو دا أندرادي
)1(

ة تمارين بحروف العِلَّ

يُمكِنُ للمرءِ أنْ يقولَ الكثيرَ عن مُواجهةِ اليَدِ معَ 
على  هُنالكَ،  أنَّ  غيرَ  رابِ.  التُّ معَ  البذرةِ  مسِ.  الشَّ
كي  اشةُ  الجيَّ العاطفةُ  فيهِ  تختبئُ  مكانٌ  حالٍ،  أيِّ 

ظرة.  تَنفجِرَ: النَّ
يورِ. يدٌ على  أخاديدُ، مَا كانَ لِِأحدٍ أنْ يَنسِبَها إلى الطُّ
. عنيدةً في  وشكِ أنْ تَنبُتَ، مُضاءةً بِمصباحِ الظلِّ

غبةِ.  أواصِرها الوثيقةِ مع جوهرِ الرَّ
تأتي  زجاجُ.  ها  كأنَّ ةً،  وفَتِيَّ ةً،  نديَّ أزواجًا،  تأتي  ها  إنَّ
دخلتْ؟  كيفَ  أُخرى.  حنجرةٍ  ومِن  آخرَ،  من صيفٍ 
كينةُ. حروفُ  ها، بِبُطءٍ، وقَد غَشِيَتْنِي السَّ ني أتنفسُّ إنَّ
ةِ،  العِلَّ حروفُ  الأعالي،  في  اهقةُ  الشَّ تلكَ،  ةِ،  العِلَّ

اصعةُ البياضِ.  هذهِ، النَّ
خُيولٌ. خيولٌ تضربُ الأرضَ بِحوافرها، وقَد عِيلَ 
. مسِ. فِي عينيَّ صَبرُها. خيولٌ تبحثُ عن مياهِ الشَّ

يديَّ  على  هايةِ  النِّ ى  حتَّ أزحفُ  يَعمِيني،  وءُ  الضَّ  
. ورُكبتيَّ

)2(
عبور الطّيور

متَ، بأصابعَ رقيقةٍ  يفِ حِينَ تعلَّ كانَ ذلكَ في الصَّ

يلَ. هكذا رُحتَ  برِ، كيفَ تدخلُ اللَّ مُدَوْزَنَةٍ على آلاتِ الصَّ

فاهِ، مُعرِضًا عنِ العسلِ  امَ بارتعاشِ الشِّ تقيسُ الأيَّ

 ، وحكمتهِ. لقَد دأبتَ دومًا على مُقاسمةِ مَنزلِ الحُبِّ

ها المُسرِفُ، عندَ مُفترَقِ المياهِ والعَطَشِ. وبينَما  أيُّ

يور. تِ الطُّ متِ، مَرَّ كنتَ تراقبُ عُنفَ الصَّ

)3(
عن الرّغبة

دتُ في الظلِّ  ما تمدَّ كنتُ أقولُ في نَفْسِي، كُلَّ

يتونِ: سأحملُ هذا  غيرِ، ظلِّ شجرةِ الزَّ الأبيضِ الصَّ

ني أينمَا كنتُ، سواءً في  البهاءَ إلى القصيدةِ. ولكنَّ

كُورْفُو أمْ في مايُورْكا، في حقولِ سييْنَا أمْ في أرضِ 

غبةِ  الرَّ ومِ تأخذُني على  النَّ طفولتي، فإنَّ سِنَةً منَ 

في كُلِّ وقتٍ وفي كُلِّ حينِ.

نَبشِ  إلى  يدفعُني  يفِ  الصِّ وعنفُ  اليومَ،  ا  وأمَّ

واحدة  هُوَ  فيهِ  أرغبُ  ما  كُلَّ  فإنَّ  نَفْسِها،  الحجارةِ 

ى ولو كانتْ  ديمِ، حتَّ السَّ تلكَ الأشجارِ، أشجارِ  من 

ها. ومِ في جوفِ ظلِّ ضئيلةً، كَي تأخذُني سِنَةٌ من النَّ

• )اختيار وترجمة: تحسين الخطيب(



87 4243 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

اعر يحتار في  ولماذا اختار هذه الكلمة دون غيرها، فكان الشَّ
الإجابة، فالشاعر الحقيقي لا يعرف أصلًًا الدافع الحقيقيَّ 
وراء اختياراته اللغوية، ولكنه بعد أن يحاول تقديم أكثر من 
تفسير، ينتهي إلى القول، إنَّ تلك الكلمة كانت هي الخيار 
، ناصحًا  نة، ليس إلَّاَّ ة معيَّ الأمثل والأجمل، دون قصديَّ
ة أخرى عن سبب اختياراته اللغوية،  المترجم إألّّاا يسأله مرَّ
رت  لأنه لن يستطيع أن يقدم له تفسيرًا مقنعًا؛ ولهذا تغيَّ
ة التي سلكها المترجم بعدئذ، حيث بات، وبعد أن  المنهجيَّ
يصل إلى منزل الشاعر، يجلسُ مُنصتًا إلى صوت الشاعر 

وهو يقرأ على مسامعه القصائد، بحرص شديد، لافظًا كُلَّ 

مقطع من مقاطع البيت الواحد، بوضوح مطلق، حاملًًا 

الكتاب الذي يقرأ منه بيده اليسرى، ويدهُ اليمنى تموج 

ها عصا المايسترو التي تقود الاوركسترا،  في الهواء كأنَّ

ومِن ثَمَّ تقود الموسيقى نفسَها. ومن هُنا أدرك المترجم 

أنَّ مهمته هي محاولة ترجمة »صوت« الشاعر إلى لسانٍ 

د لغةٍ تنقل  وت، وليس مجرَّ آخر، لسانٍ ينطق بذلك الصَّ

الكلمات فحسب!

مقالات ودراسات

خطوط السيرة

رة، من مواليد  تحسين الخطيب، شاعر وكاتب مقالات ومترجم من الأردن، لعائلة فلسطينية مهجَّ
مدينة الزرقاء. عضو لجنة تحكيم جائزة الأركانة العالميّة للشعر، بيت الشعر في المغرب، عام 2019. 

صدرت لها المجموعة الشعرية "حجر النّدى" عام 2016. وشارك في مهرجان الشعر الدولي "أصوات 
المتوسط" الذي أقيم في مدينة سيت الفرنسية.

في الترجمة صدرت له كتب عدة، من بينها: "أدب أميركا 
العام  في  إتشيفاريا،  غونساليس  روبيرتو  اللاتينية" 
موريسن  جوناثان  عالمي"  تاريخ  "القهوة..   ،2019
2021، "العالم لا ينتهي وقصائد نثر أخــرى" تشارلز 
سيميك 2010، "معجزة كاستل دي سانغرو.. حكاية 
ماكغينيس  جــو  إيطاليا"  قلب  فــي  وطيش  شغف 
ة  "ليليَّ  ،2017 ريتسوس،  يانيس  "إيروتيكا"   ،2021
اف  الجسد وقصائد أخرى" إلياس ناندينو، 2021، "عرَّ
عاطل عن العمل" تشارلز سيميك 2023، "الصوت في 
"قصائد   ،2023 سيميك  تشارلز  صباحًا"  الثالثة 
هايكو إنجليزية" فرناندو بسوا 2023. شارك 
فــي فعاليات ثقافية عــدة، منها: نــدوة 
أبــو ظبي  الشعر" في معرض  "ترجمة 
للكتاب عام 2022، ومؤتمر أبو ظبي 
ــي لــلــتــرجــمــة 2012، وورشـــة  ــدولـ الـ
الترجمة ضمن مهرجان خان الفنون، 

ان، الأردن 2016. عمَّ

بقلم: الدكتورة نايدا مويكيتش

في كل ظهور علنيّ، تمرّ المرأة بلحظة تدرك فيها أنها صعدت إلى المنصة لينبريَ من يأتي لـ “تصحيح” ما 
قة بعناية نبرة وصاية قديمة ومألوفة: “دعيني  قالت أو فعلت. تلك اللحظة خفيّة، إذ يتسلل عبر جمل مُنمَّ
أشرح لكِ أين أخطأتِ”. ودائمًا ما يحدث ذلك بنفس الطريقة: تتحدث المرأة، وينتظر الرجل. لا يُضيف شيئًا 
م لها أيّ دعم. ينتظر ليجد زلّة أو سهواً أو يختلقه ليتدخل كما لو كان “العارف”. إنه  إلى ما تقوله، ولا يُقدِّ
طقس أقدم من أيّ مسرح في العالم، أقدم من مكبرات الصوت، وأقدم من الكراسي المرتبة على شكل 

نصف دائرة. لهذا الطقس قاعدة واحدة فقط: يجب تصحيح “أقوال” المرأة لمجرد أنها تتحدث.
شعرتُ بهذا بقوة في فعاليات الترويج للكتب. أحضر مُستعدة، بعد قراءتي الكتاب، ومعي ملاحظاتي. 
أقضي أيامًا في محاولة فهم المنطق الداخلي للنص، صمته وموسيقاه. بالنسبة لي، فعالية الترويج 
للكتاب هي مكان للحديث عن الكتاب. مع ذلك، كثيراً ما يحدث أن يتخذ زميلٌ ذكر ما أقوله مجرد ذريعةٍ 
لعرض معرفته. ودائماً ما يكون هذا العرض بصيغة “تصحيح” أو “تناقض”. إن هذا السلوك استمرارٌ لعادةٍ 

بالية، حيث يُقاطع صوتُ الرجل كلمات المرأة وكأنه يُريد ترويض تلك الكلمات.
الترويج للكتب ليس نقاشاً، وأنا أُدرك ذلك جيداً. إنها مساحاتٌ مُخصصةٌ لتكريم المؤلف والكتاب والقرّاء. 
لهذا السبب لا أُبدي أيّ ردّ فعل. حتى عندما أشعر أن “التصحيح” في الواقع محاولةٌ لفرض هيمنة ذكوريّة. 

أتجنب الصدام، لكن الجرح حقيقي.
ذات مرة، بعد أحد هذه العروض الترويجية، بدافع الفضول أو ربما لرغبةٍ في فهم دوافع تلك اللفتة، بحثتُ 
على مواقع التواصل الاجتماعي عن الزميل الذي قاطع حديثي معتقداً أنه “يصحّح” لي بعض ما قلت. 
وجدتُ حسابه مُشتركاً مع زوجته. لم أُفاجأ. فالحسابات المشتركة بين الزوجين شائعةٌ جداً هنا في البوسنة 
والهرسك، وهي تُشير إلى فكرة السيطرة والمراقبة. الملف الشخصي المشترك هو نسخة رقمية مصغرة 

لما يحدث على المسرح: يمكنك التحدث، ولكن من خلالي.
لا أعرف أبدًا من ينظر أو يقرأ أو يرسل رسائل من خلال هذا الملف. ولا أستطيع التخلص من شعور 

بأن وراء كل هذا رجل يراقب. وكأن حتى هذا المشهد الصغير على وسائل التواصل الاجتماعي ليس 
إلّّا امتدادًا للمساحة العامة حيث لا يُسمح للمرأة بالتحدث بحريتها وبمفردها.

ما يغيب عن هؤلاء الرجال الذين يحاولون فرض استبدادهم لترويض صوت المرأة، هو أن 
النساء لطالما عرفن أنهن لسن بحاجة إلى رفع أصواتهن ليُسمعن. في عالم لا يزال يُنظر فيه 
إلى صوت المرأة على أنه “خطأ” ينتظر “التصحيح”، يصبح الإصرار على الكلام فعلًًا من أفعال 

التمرد، وفعلًًا من أفعال الوجود.
المتحدث،  أكثر مما يكشف عن  ح”  لأنّ كلّ “تصحيح” لم يُطلب يكشف عن “المُصحِّ

سأستمر، بكل تأكيد، في الكلام، حتى لو اضطررت في كلّ مرة إلى تحرير صوتي الخاص، 
واستعادته من فم شخص آخر.

محاولات استبدادية لترويض صوت المرأة

• شاعرة وأكاديمية 
من البوسنة والهرسك

مـــــمـــراتــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ



87 4445 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

بيير نورا.. 
الهامشي المركزي

يعيد في كتبه ترميم الذاكرة الفرنسية ببصيرة المثقف وصرامة المؤرخ

بقلم: الدكتور محمد الداهي )الرباط(

راكم المؤرخ الفرنسي بيير نورا )1931 –  2025( 
الذي رحل في الثاني من يونيو/ حزيران الماضي، 
ة بالمواءمة بين التكوينيْن  تجربة ثقافية وعلمية ثرَّ
الثقافي  والإشعاعيْن  والتاريخي،  الفلسفي 
والعلمي، وخلّف كتباً كثيرة لاقت صدى طيباً 
في الأوساط العلمية والإعلامية؛ ومن جملتها 
مجلدات  ثلاثة  في  الذاكرة«  »مواقع  مؤلفه 
كرسه  الذي  السيرذاتي  ومشروعه  ضخمة، 
في جزأين، هما »الشباب« 2021، و«الإصرار 
الفكري  مساره  لاستعادة   ،2022 الغريب« 
التي  القضايا  من  جملة  باعتماد  والثقافي 
استأثرت باهتمامه وهو يواكب الحياة الثقافية 
الراهنة، ويعيد ترميم الذاكرة الفرنسية ببصيرة 

المثقف وصرامة المؤرخ.
يتخلص  أن  يأمل  نورا  بيير  كان 
لها  كرس  التي  الجامعة  أعباء  من 
احتضنته  تقاعد.  أن  إلى  زهرة عمره 
استطاع  التي  »غاليمار«  النشر  دار 
بضفته  اسمه  يثبت  أن  بفضلها 
مؤرخاً. عندما يتأمل حصيلة حياته 
أستاذاً  سنة  وثلاثون  )خمس 
جامعياً، خمس وسبعون سنة 
أربعون  »غاليمار«،  كنف  في 
سنة مديراً لمجلة »النقاش«( 
يستحضر العبارة التي يُنعت 
المركزي«.  »الهامشي  بها 

هامشيٌّ لأنه لم يكن جامعياً كلاسيكياً، ولا مؤرخاً 
مثالياً، ولا كاتباً أصيلًا. ربما كان خليطاً من هذا كله. 
مركزيٌّ لأن كثيراً من أفكار العصر الأكثر إبداعًا وغلياناً 
زنقة  الأول من  الطابق  الصغير في  شهدها مكتبه 
تحمل  بعد  فيما  أصبحت  التي  بوتان،   - سباستيان 
كبير  لعدد  قِبْلةً  كان  والذي  غاليمار،  غاستون  اسم 

من الكتاب.
شعر من خلال عمله في »غاليمار« بسحر يغمر كيانه 
باحتكاكه يومياً بالكتاب والمثقفين، ومتابعة القضايا 
الثقافية والفكرية عن كثب. ما كان يستأثر باهتمامه 
أكثر هي الغرفة التي كانت تجتمع فيها لجنة القراءة 
المسودات  مصير  في  الحسم  على  حرصاً  بانتظام 
والسعي  للنشر،  عليها  المعروضة  )المخطوطات( 
)الاحتياط  الثلاثي  الهوس  وطأة  من  التخفف  إلى 
من الأسماء النكرة، الخوف من المرجوعات الكثيرة، 
الحياة  تنشيط  في  والإسهام  النشر(،  ميزانية  تعثر 
الثقافية، والمبادرة بالرفع من الإنتاج والانفتاح على 
الأسماء الجديدة )أندريه جيد، بول كلوديل، مارسيل 
بروست، بول فاليري، لويس أراغون، أندريه مالرو، 

وأندريه بروتون(.
كانت السنوات الأولى- في دار النشر- رائعة بالنسبة 
الأرشيفات«.  »مجموعة  مؤلفات ضمن  بصدور  له 
استعان بخبرة مختصين لاختيار المخطوطات المناسبة، 
والعمل على نشرها؛ ومن بينهم الباحث في التاريخ 
جون  والمفكر  لندن،  في  المقيم  ويدينفيلد  جورج 
ستراوبنسكي المقيم في جنيف. كان كل واحد منهما 
العلمي  بالشأنين  وكلفه  تخصصه  بحكم   – ينظم 
والثقافي- ندوات عالمية، بقدر ما استقطبت أعلامًا 
مرموقة من المعمورة كلها، حولت مدينتيْهما إلى 
بيير  أسعفت  كما  أوروبا.  في  ثقافيتين  عاصمتين 
مع  علاقته  تعزيز  على  نفسه-  المضمار  في   - نورا 
مجال  في  لإفادته  متعددة  مجالات  في  مختصين 

النشر، وتوسيع إشعار »غاليمار«.
لم يخل عمله في الدار من حساسيات. فعندما صدر 
كتاب »رفاق طريق الحزب الشيوعي« الذي ترجمه إلى 
اللغة الفرنسية دافيد كوت، زار لويس أراغون مكتب 
كلود غاليمار في مكتبه محتجاً ومزبداً ومطالباً بتنحيته 
نَ على  عُيِّ له حادثة مماثلة عندما  الدار. وقعت  من 
يستسغ ميشيل فوكو  لم  »نقاشات«،  رأس مجلة 
الدار.  عن  إبعاده  غاليمار  كلود  من  فالتمس  الأمر؛ 
اتخذ كلود موقفاً جريئاً بمساعدته على الانحناء أمام 

الرياح الهُوجِ إلى أن هدأت، وبمباركة أعماله ومقاصده 
ودعمها وتزكيتها. 

وحصولَ  »غاليمار«  بدار  نورا  بيير  التحاق  تزامن 
في  الزاهية  »المرحلة  عليه  أُطلق  معرفي  تحول 
)من  عقود  ثلاثة  دامت  والتي  الإنسانية«،  العلوم 
بداية الستينات إلى منتصف التسعينات( من الألفية 
الكبيرة  النشر  دور  بادرت  الصدد،  هذا  وفي  الثانية. 
لبواعث  المعرفي  الإبدال  هذا  مواكبة  فرنسا  في 
تجارية وثقافية، وتخصيص مجموعة أو سلسلة من 

منشوراتها للإنسانيات بمختلف فروعها. 
بادر بيير نورا - في هذ الصدد- إلى تكثيف الاتصال 
بالمثقفين والمفكرين الفرنسيين البارزين لإقناعهم بنشر 
مؤلفاتهم ضمن المجموعة أو السلسلة المستحدثة. 
تحققت أمنيته بنشر عينة من الأعمال التي استطاعت 
أن تخلق حدثاً ثقافياً ليس في فرنسا فحسب بل في 
العالم برمته؛ وهو ما كان له تأثير إيجابي على دار النشر 
باستجلاب الأرباح المنشودة، وتوسيع إشعاعها الفكري 
والثقافي؛ ومن بين الإصدارات التي نُشرتْ في البداية 
على مدى سنوات 1966 و1967 و1970، نذكر على 
سبيل المثال: »الكلمات والأشياء« لميشيل فوكو، ثم 
»قضايا في اللسانيات العامة« لإميل بينفينيست، 
و«الكلام عند قبيلة الدوجون« لجونفييف كالام- غريول، 
كانيتي، و«مراحل  والسلطة« لإلياس  »الجماهير  ثم 
»منطق  ثم  أرون،  لرايمون  السوسيولوجي«  الفكر 

الكائن الحي«  لفرنسوا جاكوب.
تعرّف إلى ميشيل فوكو من خلال مؤلفه الذائع 
الصيت »تاريخ الجنون في العصر الكلاسيكي« الذي 
أن ينشر  1961. قبل  النشر »بلون« عام  دار  نشرته 
فوكو كتابه »الكلمات والأشياء« ضمن منشورات دار 
»غاليمار«. تردد في البداية بين عنوانين، وهما » نثر 
العالم« )تبين له أن كتاباً صدر لموريس ميرلو- بونتي 
بالعنوان نفسه بعد وفاته( و«نظام الكلمات«. لما اطلع 
عليه بيير نورا أعجب بأسلوبه السلس، وبرائع أفكاره 
وعمقها، وبأدائه المنهجي في تقسيم العصور إلى 
ثلاثة أنظمة معرفية؛ وهي: القروسطية، والكلاسكية، 
والمعاصرة. ما أثار إعجاب بيير نورا أيضاً هو أن الكتاب 
يعبّر عن صوت صاحبه بطريقة تربوية )بيداغوجية( تراهن 
على مخاطبة المتلقي دون اعتياص أو معاظلة. بعد 
أن خلف الكتاب وقعاً حسناً في الأوساط العلمية، 
وجه صاحبه دعوة إلى بيير نورا وزوجته لزيارة تونس 
زائراً،  أستاذاً  بصفته  وقتئذ  فيها  يعمل  كان  التي 

| مقالات ودراسات |

بيير نورا

مقالات ودراسات



87 4647 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

برفقته وعنايته في منطقة  أوقات جميلة  ولقضاء 
سيدي بوسعيد.

بعد صدور كتاب »إرادة المعرفة«- اضطر ميشيل 
الحجم  النظر في  إلى مراجعة ذاته، ومعاودة  فوكو 
والموضوع حرصاً على التفاعل مع انتظارات الجمهور، 
القضايا  ومعاجلة  المعرفية،  المستحدثات  ومواكبة 
الحيوية؛ ومن ضمنها السلطة، والجنس، والعنف، 
والعقاب )ما كان يُصْطلحُ عليه بـ«صحافة الأفكار«(. 
المؤلفات من إشعاع وشهرة  أحرزته هذه  ورغم ما 
العالم، شعر بإحباط لتقاعس المثقف  وصدى في 
في أداء دوره الطليعي بعد أن دخل العالم في دوامة 
من الحروب والتعصب الديني، وارتداد الفكر التنويري 

والمرويات الكبرى.  
حصل- في عقد الثمانينات من الألفية الثانية- تحولٌ 
معرفيٌّ أفضى إلى »انفجار التاريخ« لحرص الباحثين 
والمثقفين الفرنسيين إلى فهم كثير من القضايا ذات 
الصلة بالذاكرة والهوية والنزاعات العرقية؛ وهذا ما حفز 
دار »غاليمار« على مواكبة الانعطاف التاريخي بنشر 
المؤلفات ضمن مجموعتيْ »الأرشيفات«  كثير من 
و«المكتبة الوطنية«، والانفتاح على الحضارات العريقة 

مثل الحضارات العربية والصينية واليابانية.
جاء هذا الإبدال المعرفي متزامناً مع عوامل أثرت 

إيجاباً في النقاش العمومي، وفي إحداث القطيعة 
مع المعتقدات البنيوية والسياسية التي كانت سائدة 
وقتئذ؛ ومن جملة هذه العوامل توقف نورا عند ثلاثة 

منها، وهي كما يأتي:
ة  يغوليَّ أفضت مرحلة ما بعد الدِّ 	• 	
ة للحرب بالنبش في المرحلة  إلى نهاية الرواية المُقاوماتيَّ
ة السوداء، وبإصدار الرئيس الفرنسي جورج  الفيشيَّ
بومبيدو العفو في حق رئيس مليشيا ليون بول تروفيي 
الاحتلال  إبان  المقاومين  بتصفية  كان متهماً  الذي 
الألماني، وبصدور كتاب »الأسى والرأفة«  لمارسيل 
أولفوس عام 1972، وبترجمة كتاب »فرنسا فيشي« 

لروبير باكستون إلى اللغة الفرنسية عام 1973.
ب- بدأ الاهتمام بمناقب »الرجال العظام« الذين 
أسهموا في استمرار الدولة الوطنية وتوطيد أركانها؛ 

وهذا ما أدى إلى انتعاش جنس السيرة.
ج- ظهرت مؤلفات – في تزامن مع انحسار الفكر 
التنويري وتفكك الأسطورة الشيوعية- تكشفُ عيوبَ 
الاستبداد الستاليني، وتبين عُمقَ الهوة بين الشعارات 
والواقع؛ ومن ضمنها »أرخبيل الكولاك« لألسكندر 
سولوجيستين. ومن ثم أصبح الاهتمام منكباً على 
استشكال الماضي، وصحوة الذاكرة، ومطالب الأقليات 
الدينية والعرقية؛ ما أدى إلى التخلص من نيْر التاريخ 

الرسمي بتشجيع الناس على امتلاك التاريخ، وسرد 
الجماعية،  الذاكرة  ثقوب  الحياة، وسد  في  تجاربهم 
وتحويل الوعي الوطني والتاريخي إلى وعي مسكون 

بالتراث والذاكرة. 
نلتقي في مجرى حياتنا بأصدقاء عديدين لكن ثلة 
ما  وهو  طويتنا؛  في  ومفعولها  أثرها  تترك  منهم 
أكده بيير نورا من خلال علاقته بالمؤرخ والفيلسوف 
مارسيل غوشي. بعد أن توطدت العلاقة بينهما تأكد 
نورا من ذكاء صفيه، وأُعجب بطريقته في إدارة الأشياء، 
وبقدرته على إنجاز المهمات التي يكلف بها بعناية وكد 
فائقين. سبح غوشي ضد تيار فوكو بعدم مجاراته 
في الدفاع عن موت الكاتب، وبتغيير مجرى الاهتمام 
إلى التاريخ، وإلى المجال الواعي بالعمل البشري على 
وجه الخصوص. ما كان يثير في شخصية مارسيل 

غوشي، هو قدرته على العمل بانتظام. 
مجلة  من  عدد  أول  منذ  جهده  غوشي  كرس   
»نقاشات« لإبراز دور المثقف الديمقراطي أو المثقف 
النقدي أو الفائق النقد في إثارة النقاش العمومي 
حول قضايا حيوية، والإسهام في تنوير الرأي العام 
بآرائه وأفكاره، واقتراح البدائل الممكنة لحل المشاكل 
المزمنة، وتحسين أشكال الحياة وأساليبها. أضحت 
المجلة- والحال هكذا- منبراً للتعبير الحر، وملتقى لتبادل 
الخبرات والآراء، ومخبراً للأفكار والمقترحات الجادة. 

على  بالمقاومة  التحرير  هيئة  أعضاء  ينصح  كان 
واجهتين؛ هما: ضد التخصص المتعالم على النمط 
الجامعي، وضد التبسيط الصحافي. كانت فرنسا- في 
هذه الفترة بالذات- تعيش على إيقاع انحسار »صورة 
المثقف العظيم« الكلاسيكي بأبهته الأكاديمية، وتراجع 

دوره بدعوى أن رسالته أضحت لا تؤثر في الناس كما 
كانت عليه من قبل. بموت جان- بول سارتر عام 1980 
طوت فرنسا مرحلة لتُباشرَ مرحلةً جديدةً ببروز مثقفين 
جدد لهم القدرة على مسايرة متطلبات المد الإعلامي، 
واستخدام المعدات التكنولوجية الجديدة، ومخاطبة أفق 
انتظار المتلقين بلغة سلسلة ومستجيبة لتوقعاتهم. 
ظهر في هذا الصدد المثقفون الإعلاميون أو جيل 
جديد من »علماء اجتماع النقاش«، من جملتهم جيل 
ليبوفيتسكي، بول يوني، وألان فانكييلكغرو الذين 
أضحوا يثيرون قضايا تستأثر باهتمام الرأي العام ليس 
في فرنسا وحدها بل في العالم كله؛ ومن ضمنها: 

مقالات ودراسات

جيل ليبوفيتسكيألان فانكييلكغرو

| مقالات ودراسات |

سيرة المؤرخ

لبيير نورا )1931 - 2025(، مؤرخ من فرنسا، شغل قيد حياته مهمات عديدة، إذ عمل أستاذاً جامعياً، 
مديراً لمجلة »نقاشات«، مديراً لتحرير دار النشر غاليمار، مديراً للدراسات في المدرسة العليا للعلوم، 
وكان عضواً في الأكاديمية الفرنسية. وهو في عداد مؤرخي جيل »التاريخ الجديد« الذي يركز اهتمامه 
على ذهنيات الشعوب وتاريخ الأفكار والحساسيات. من مؤلفاته: »صناعة التاريخ« في ثلاثة أجزاء، 
1974، »مواقع الذاكرة« في ثلاثة مجلدات، »الحرية للمؤرخ« )بالاشتراك مع فرنسواز شانديرناغور( 
2008، »مم سيتشكل المستقبل الفكري« )بالاشتراك مع مارسيل غوشي( 2010، »التاريخ العمومي« 

2011، »الحاضر والأمة والذاكرة« 2011، »أبحاث عن فرنسا« 2013.



87 4849 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

مقالات ودراسات

الروك،  وموسيقى  السيارة،  ومجتمع  الفردانية، 
الذاكرة.  وواجب  الثقافية،  والهُجْنة  ة،  البينيَّ والهوية 
تزامن ذلك مع تراجع المبيعات وأعداد سحب الكتب 
)من ستين ألف نسخة إلى ثلاث ألاف نسخة بحسب 
شهرة الكاتب، والصدى الذي قد يخلفه كتابه(، وميل 

الناس إلى متابعة النقاشات على القنوات التلفزية أو 
على الانترنت(؛ وهذا ما جعل دار النشر غاليمار ودور 
المنافسة تبحث عن أساليب جديدة لمواكبة  النشر 
على  بالانفتاح  والثقافية  المعرفية  التحولات  هذه 

المثقفين الجدد المتألقين إعلامياً.

متخصص بالسيمياء والتواصل
الدكتور محمد الداهي، ناقد أدبي وباحث، وأستاذ جامعي من 
المغرب، من مواليد شفشاون، العام 1961. متخصص بالسيمياء 
والتواصل، ونشر أكثر من 15 كتاباً، وساهم بنصوص في 30 كتاباً 
باللغتين العربية والفرنسية. نال جوائز عدة، منها جائزة الشيخ زايد 
للكتاب، عام 2022، جائزة المغرب للكتاب، 2006، وجائزة كتارا 

للرواية العربية، 2021.
صدرت له مؤلفات نقدية عدة، من بينها: »السارد وتوأم الروح.. 
من التمثيل إلى الاصطناع«، »الحقيقة الملتبسة.. قراءة في أشكال 
الكتابة عن الذات«، »سيميائية الكلام الروائي«، »التشخيص الأدبي 
سيمائية   « العروي«،   الله  لعبد  )الفريق(  رواية  في  للغة 
السرد«، »عبدالله العروي.. من التاريخ إلى الحب«، 
»متاهة تحت العين.. مقاربات نقدية لتجربة 
الشاعر محمد بنطلحة« )كتاب جماعي تنسيق 
الدكتور محمد الداهي(، »حياة المعنى.. التدبير 

السيميائي لمعنى الحياة«.

مارسيل غوشيبول يوني

بقلم: زهير أبو شايب
ا  كانت السنة، في التقويم الرومانيّ القديم، عشرة أشهر، تبدأ بشهر مارس وتنتهي بشهر ديسمبر، وكان التقويم قمريًّ
ا خالصًا،  هجينًا إلى أن قام يوليوس قيصر بإصلاحه سنة 46 ق. م، واعتماد التقويم )اليولياني(، الّذي أصبح شمسيًّ
وأصبحت عدّة الشهور فيه اثني عشر شهرًا، بعد إضافة شهر يناير تكريمًا للإله )يانوس( ذي الوجهين، حارس السماء، 
إله الأبواب والبدايات والنهايات؛ وإضافة شهر فبراير نسبة إلى )فيبرُوَس( إله النقاء والخصب والتطهّر والعالم 

السفليّ، وفق الأسطورة.
لقد سمّى الرومان شهور الربع الأوّل من السنة بأسماء آلهتهم الذكور، وهي: يناير/ يانوس؛ فبراير/ فيبرُوَس؛ مارس/ 
آريس؛ وسمّوا شهور الربع الثاني بأسماء آلهتهم الإناث، وهي: إبريل/ أفروديت؛ مايو/ مايا؛ يونيو/ جونو زوجة الإله 
جوبيتر. وسمّوا شهرًا باسم يوليوس قيصر/ يوليو؛ وشهرًا باسم أغسطس قيصر/ أغسطس. ولم تحظ الشهور الأربعة 
الأواخر بأيّ تسمية، بل ظلّت تحمل الأرقام ذاتها الّتي كانت تحملها في التقويم القديم، مع أن ترتيبها اختلف في 
التقويم )اليوليانيّ(: سبتمبر/ من septem أي )7( وقد صار الشهر التاسع لا السابع؛ أكتوبر/ من octo أي )8( وقد صار 
الشهر العاشر لا الثامن؛ نوفمبر/ من novem أي )9( وقد صار الشهر الحادي عشر لا التاسع؛ ديسمبر/ من decem أي 

)10( وقد صار الشهر الثاني عشر لا العاشر.
وفي التقويم الغريغوري، الّذي وضعه البابا غريغوريوس الثالث عشر سنة 1582م، والّذي هو الأكثر استخدامًا الآن 
في العالم كلّه، بقيت أسماء الشهور كما هي، ولم يفكّر البابا مثلًًا في استخدام أسماء بعض القدّيسين المسيحيّين 

بدلًًا من تلك الأسماء الأسطورية الوثنيّة الّتي يفترض أنّها ماتت وخرجت من التاريخ.
الغريب في الأمر أنّ الثورة الفرنسيّة قامت بإلغاء التقويم الغريغوريّ سنة 1792، واعتمدت تقويمًا جديدًا سمّي 
بالتقويم الجمهوريّ الفرنسيّ، حيث كلّف الشاعر فابر دي غلانتين بابتكار أسماء جديدة للشهور مشتقّة كلّها من 
الظواهر الطبيعيّة؛ وقسّم الشهر إلى ثلاثة )عقود( بدلًًا من أربعة )أسابيع(. وكان الهدف من ذلك كلّه التخلّص من 
الحمولة الآيديولوجيّة )المسيحيّة( للتقويم الغريغوريّ الّذي لم يحاول قطّ التخلّص من الحمولة الآيديولوجيّة )الوثنيّة( 
الموروثة عن الرومان. لقد كان لكلّ أمّة تقويمها الزمنيّ، وفلسفتها الخاصّة الّتي تقف وراء ذلك التقويم على 
المستويات الفلكيّة والأسطوريّة والرمزيّة والاجتماعيّة، وكان ثمّة )حدث مؤسّس( تتّخذ منه كلّ أمّة نقطة بداية للزمن 
عندها، فالزمن الرومانيّ يبدأ بتأسيس روما على يد رومولوس الأسطوريّ، والزمن الغريغوريّ يبدأ بميلاد المسيح 

عليه السلام، والزمن الإسلاميّ يبدأ بهجرة النبيّ محمّد صلى الله عليه وسلّم، والزمن الصينيّ يبدأ بتتويج الإمبراطور 
الأصفر هوانغ دي، والزمن البوذيّ يبدأ بوفاة بوذا، وغيرها. وبذا، فإنّ التقويم ليس مجرّد دفتر 

لحساب الزمن، بل هو جزء من سرد الهويّة الّذي يحدّد أبعاد الذات الجمعيّة وملامحها الفارقة 
ورؤيتها لذاتها وللعالم ولشكل وجودها فيه. وحين تتخلّى أمّة عن تقويمها الخاصّ فإنّ ذلك 
لا يعني أنّها انفتحت على زمنٍ إنسانيّ عامّ أرحب من حيّزها الزمنيّ، بل يعني أنّها خسرت 

ملكيّتها للزمن ولم تعد لديها سلطة عليه، وأنّها أصبحت رعيّة مغتربة في ملكيّة زمنيّة 
أخرى. لقد بات التقويم الغريغوريّ الغربيّ معتمدًا في كلّ دول العالم، وذلك تعبير عن 
السلطة الكونيّة الّتي امتلكها الغرب على أزمنة الآخرين. هكذا، انقسم الزمن ـ ربّما لأوّل 

مرة في التاريخ البشريّ ـ إلى ماضٍ مبعثرٍ تتوزّعه تقاويم عديدة مختلفة، وحاضر 
اغترابيّ موحّد تمارس فيه الفضلة البشريّة غيبوبتها في غيابة اللازمن الغربيّ 

الّذي فقدت نفسها فيه. ونحن العرب كان لنا )زمن( ذات حين من الدهر، 
وكنّا نسمّي الشهور ـ حتّى في الجاهليّة ـ لا بأسماء الأصنام كما فعل 
الغرب، بل بأسماء تحيل كلّها إلى أمّنا الطبيعة الّتي تلد الزمن. ثمّ جاءنا 

ا” ينبع من سرّة الإله يانوس. الغرب بأسماء، وفرض علينا زمنًا “جاهليًّ

دفتر لحساب الزمن

اتجاهات ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

• شاعر وفنان تشكيلي 
من الأردن وفلسطين  



87 5051 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

ريكاردو بيجليا يحرر 
رواية أميركا اللاتينية 

من »الواقعية السحرية«

لدى »وريث بورخيس« سبيكة فكرية تجمع الأدب مع الفلسفة 
والتاريخ والسياسة

بقلم: الدكتورة عبير عبد الحافظ

يُعد الكاتب والمفكر الأرجنتيني ريكاردو بيجليا واحداً 
العالمية، وليس الأرجنتينية  من أهم الأصوات الأدبية 
أو اللاتينية وحسب، ذلك أن مشروعه الفكري اتكأ على 
دعامات متراكبة من الأدب والفلسفة والتاريخ والسياسة 
وغيرها من الركائز التي انصهرت فيها سبيكته الفكرية 
التي ترجمها في أعماله الأدبية من القصة والرواية والنقد 
الأدبي والسيناريو، فمارس العديد من الأنشطة الأدبية 
والفكرية واعتبره البعض »وريث بورخيس«. وليس مبعث 
تلك التسمية التقليد او الاتباع بقدر ما هو القدرة على 
في  والتشويق  والفن  والتاريخ  والأدب  الفلسفة  مزج 
نفس الوقت، فضلًا عن الشعبية الجارفة على المستويين 

المحلي والدولي. 
يرى بيجليا أن هناك دائماً أقاليم للتخيل غير مُستكشفة 
بعد، وكان من الحتمي السعي للعثور على مفاتيح قادرة 
على تحرير أدب أميركا اللاتينية من التنميط السهل الذي 
يهدد تعدديته وثراءه وتنوعه. ويظل بيجليا كاتباً استثنائياً، 
وسيلة  بل  حكاية،  مجرد  ليست  الرواية  أنَّ  على  يدلل 
لفهم العالم وربما تغييره. وكما قال في عبارته الشهيرة 
التي كررها في أكثر من مناسبة أحد طلاب بيجليا، وهو 
الكاتب والأكاديمي الكوستاريكي البورتوريكي، كارلوس 
فونسيكا، إنّ »الأدب يرسم مجتمعاً موازياً، مجتمعاً سرّيّاً 
ضد الثقافة الرسمية، وهو ما سعينا جميعا لتحقيقه«.

ريكاردو بيجليا شأنه شأن القطاع الأغلب من الشعب 
المكتبات  تغلق  بلد لا  بامتياز« في  »قارئ  الأرجنتيني 
كتابته  بيجليا  ع  فيرصِّ الليل،  منتصف  بعد  إلّّا  العامة 
بمعلومات غزيرة تتدفق في التاريخ والسياسة والأدب 
والفلسفة والأنثروبولوجي من خلال تفاصيل دقيقة لا 
تتأتى سوى لقارئ موسوعي من جهة، وروائي وأكاديمي 
من جهة أخرى. وإن كان الكاتب الأرجنتيني من أوائل 
الكتّاب الذين شرعوا في التملص من تنميط »الواقعية 
السحرية« لكتّاب أميركا اللاتينية، فهو أيضاً من الرعيل 
بما  للرواية  الجديدة  الهيئة  ترسيم  في  بدأ  فقد  الأول 
تضمنته من أولويات وتقنيات فرضتها الألفية الثالثة 
وطبيعة القارئ واهتماماته بين مسببات أخرى، فضلًا 

عن السوق العالمي للكتاب.  
نشأ ريكاردو بيجليا )1941 – 2017( في مدينة مار 
بقراءة  منذ صغره شغوفاً  وكان  الأرجنتينية،  بلاتا  دل 

الأدب والتاريخ والعلوم والفنون بشكل عام، فتكونت 
لديه قاعدة ثقافية ومعرفية صلبة شانه شأن كبار الكتّاب 
الأرجنتينيين وشعب الأرجنتين »القارئ«. التحق بجامعة لا 
بلاتا في أوائل الستينات لدراسة التاريخ، وفي عام 1967 
نشر مجموعته القصصية الأولى، ليبدأ مشروعه الأدبي. 
في مراحل لاحقة شغف بيجليا بالأدب الأميركي وعلى 
رأسه فوكنر وهمينغواي وكونراد وفيتزجيرالد وغيرهم، ما 
دفعه للعمل ضمن قطاع النشر، فأسس وأدار دار نشر 
عرفت باسم »السلسلة السوداء«، قُدمت فيها روايات 
بالإسبانية.  الناطقين  للقرّاء  مترجمة  أميركية  بوليسية 
من جهة أخرى ساهمت قراءته الموسوعية في الأدب 
والثقافة والفكر العالمي والعمل الأكاديمي في جامعة 
لا بلاتا لتدريس الأدب والكتابة الإبداعية، وعمله أستاذاً 
زائراً في كبرى جامعات الولايات المتحدة الأميركية وعلى 
رأسها هارفارد وبرنستون لما يزيد على خمسة عشر عاماً 
قبل تقاعده وإصابته بمرض في الأعصاب ووفاته في 
»المراوغة« في  الذاتية  كتب سيرته  أن  بعد  الأرجنتين، 
أربعة مجلدات. وشأنه شأن الكتّاب الأرجنتينيين الذين 
لم يحصل أيّ منهم على جائزة نوبل في الأدب، خلاف 

| مقالات ودراسات |
مقالات ودراسات

ريكاردو بيجليا 



87 5253 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

نظرائهم في دول أميركا اللاتينية الأخرى.
عاصرَ ريكاردو بيجليا كبار أدباء أميركا اللاتينية في الفترة 
الساحة  تصدروا  الذين  من  »البووم«  حركة  أو  الذهبية 
الأدبية العالمية، خورخي لويس بورخيس وخوليو كورتاثار 
وماريو  ماركيز  غارثيا  غابرييل  وبالمثل  ساباتو  وإرنستو 
بارغاس يوسا وخوان رولفو وكارلوس فوينتس وخوان 
كارلوس أونيتي وغيرهم من عمالقة الكتابة اللاتينيين، 
الشكل  آخرين من مؤسسي  الجيل وبكتّاب  بهذا  وتأثر 
العشرين  القرن  مطلع  الأرجنتين  في  الحديث  الروائي 
وهم من رواد فنون الطليعة في أميركا اللاتينية مثل 
روبرتو آرلت وماسيدونيو فرنانديث. وانتمى بيجليا إلى 
هذا الجيل الذي كان بمثابة حلقة الوصل ما بين الرواد 
وجيل الشباب الذي سيدشن أدباً مغايراً ليلحق ويؤسس 
الكتابة الجديدة في أميركا اللاتينية بنهايات القرن العشرين 
وحلول القرن الحادي والعشرين. ومن كتّاب جيله إيتالو 
كالفينو وإيسابل أيندي وخوسيه دونوسو وجميلة التيت. 
وفي تلك الحقبة عاش الكتّاب صراعات ومآسي تسببت 
بها الدكتاتوريات العسكرية في دول أميركا اللاتينية وعلى 

رأسها الأرجنتين وتشيلي، حيث شهد بيجليا خلال فترة 
دراسته الجامعية وشبابه الفظائع التي تعرض لها الشباب 
والشابات الناشطون السياسيون من الاغتيال والاختفاء 
التي  الجرائم  من  وغيرها  والتعذيب  والسجن  القسري 
ارتكبتها الدكتاتورية الأرجنتينية وحركة الخامس من مايو/ 
أيار أو الأمهات »صاحبات المنديل الأبيض« الباحثات عن 
أبنائهن، وهو الميراث المتكرر الذي تتم الإشارة إليه في 
مختلف أعماله بشكل مباشر أو غير مباشر مع تعددية 
القاسم  دوماً  يظل  أنه  بيد  الأدبي،  والخطاب  السياق 

المشترك والذي يمتد الى الأجيال التالية.   

ثقافة محلية وعالمية
ينهض المشروع الأدبي للأديب بيجليا على قاعدة صلبة 
قوامها طبقات متراكبة من الثقافة المحلية والعالمية، 
مدعومة برؤية فلسفية عميقة وتوقد فكري ونهم للحقيقة 
التي يدرك تماماً مراوغتها ونسبيتها مع محدودية الواقع 
التائه ما بين الفكرة والتنفيذ والنظرية والتطبيق، وهو 

هاجس لا تخلو منه أعماله الأدبية. 

ومن أبرز أعمال الأدبية التي منحته جوائز مهمة جائزة 
»كاسا دي أميركا« وهي من أرقى الجوائز التي قد يحصل 
عليها أديب في أميركا اللاتينية، وقد حصل عليها وهو 
شاب عن روايته »تنفس اصطناعي« )1980(، وتتابعت 
رواياته مثل »الأبيض الليلي«، »المدينة الغائبة«، و«الطريق 
إلى إيدا«، فضلًا عن الكتب النقدية المهمة مثل »نظريات 
خت مساراً جديداً  السرد«، وغيرها من الأعمال التي رسَّ
لكتابة أميركا اللاتينية السردية والفكرية لجيل الثمانينات 
والتسعينات وعلى رأسهم روبرتو بولانيو، وخورخي بولبي 
وغيرهم من  غارثا  وكريستينا  باث سولدان،  وإدموندو 
لهيمنة  وتصدت  التسعينات  في  لمعت  التي  الأسماء 
الكتابات السابقة وحصار »البووم« والواقعية السحرية. 

تقاطعات الشمال والجنوب

منذ إرهاصات الكتابة المحلية الحديثة في أميركا اللاتينية 
»الإبداع«  مرحلة  إلى  »الاتباع«  مرحلة  عن  ت  تخلَّ التي 
وأدب  للعبودية،  المناهض  الأدب  بزوغ  مع  وتتزامن 
والتي  الطليعة  بزوغ حركات  ثم  الجاوتشو والاستقلال 

انتقلت مباشرة من أوربا إلى القارة الناطقة بالإسبانية 
مثل السريالية و التكعيبية وغيرهما، ثم نشوء الطليعية 
و«التخليقية«  بورخيس،  ورائية«  »ما  بقوة مع  المحلية 
التشيلي بيثنتي أويدوبرو، وغيرها من مدارس  للشاعر 
الفانغوارديا الأميركية اللاتينية والتي كانت مهداً اصيلًا 
لما عرف بعد ذلك بالواقعية السحرية وسلسلة الكتابة 
العجائبية وغيرها. بدا جلياً منذ نهاية القرن التاسع عشر 
وبداية العشرين أن البوصلة سوف تتجه بعيداً عن إسبانيا. 
وعليه توجهت أنظار الأدباء في تلك الحقبة إلى الأدب 
الغربي في محاولة لمد جسور الفكر مع الجار الأميركي 
وربما أيضاً لتجنب ثقافة الغزاة. وتركت أسماء مثل فوكنر 
وهمينغواي وفيرجينا وولف وجوزيف كونراد بصماتها 
مع  لتتضافر  اللاتينية  الأميركية  الأدبية  المدرسة  على 
الميراث الأصيل للشعوب الأصلية لهذا الإقليم الجغرافي 
الكبير جنباً إلى جنب مع ما الطبقات الثقافية المتعددة 
والمتراكبة التي جلبتها موجات الهجرات من الدول الأوروبية 

والعربية والآسيوية والأفريقية.  
تمثّلت النزعة الواضحة لكبار كتّاب أمييكا اللاتينية وعلى 

مقالات ودراسات

ماسيدونيو فرنانديث إيتالو كالفينوكريستينا غارثا إرنستو ساباتو

| مقالات ودراسات |



87 5455 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

مقالات ودراسات

راسهم ماركيز وكوتاثار وبورخيس وساباتو بالتوجه إلى 
الأدب في الولايات المتحدة في علاقة تبادلية ما بين 
الفكري  الفضول  هو  ذلك  ومبعث  والعداء،  الصداقة 
والحضاري من جهة، والمقاومة وأحياناً العداء من جهة 
ثانية، لأسباب ذات مرجعية سياسية. وكانت موجات 
أدبية  تيارات  المتحدة خلّفت بزوغ  الولايات  إلى  الهجرة 
الثاني  متعددة مثل »الشيكاناس« في كتابات الأجيال 

والثالث والرابع من أبناء المهاجرين اللاتينيين. 

»الطريق إلى إيدا«
تدور أحداث رواية »الطريق إلى إيدا« للكاتب ريكاردو بيجليا 
بقالب أوتوبيوغرافي في ولاية نيو جيرسي الأميركية، حين 
يصل إميليو رينزي )الاسم الحركي لأحد شخصيات بيجليا 
الذي يظهر في أغلب رواياته ظهيراً لشخصية الكاتب، مثله 
مثل بولانو في أعمال روبرتو بولانيو(. وتحكي الرواية قصة 
الكاتب والأكاديمي الأرجنتيني إميليو رينزي  الذي يدعى 
إلى جامعة تايلور الأميركية المرموقة، ويلتقي بالدكتورة 
إيدا براون أستاذة الأدب المقارن والنقد الأدبي وهي شابة 

أربعينية تعتبر من ألمع الأكاديميين في تخصصها في 
الولايات المتحدة، وتنسق مع الأكاديمي الأرجنتيني المدعو 
لتدريس محاضرات في الأدب المقارن لطلاب الدكتوراة 
بالجامعة، ومحط الدراسة الكاتب الأرجنتيني البريطاني 
1922( بصفته مثالًا   – 1841( وليام هنري هودسون 
لأدب الحدود العابر للثقافات، فضلًا عن فكرة ازدواجية 
تنشأ علاقة  الدراسة.  الذات وهو محط  وثنائية  الهوية 
عاطفية سرية ما بين إيدا وإميليو فيتواعدان ويلتقيان 
في فنادق مختلفة ما بين نيويورك ونيو جيرسي، ذلك 
أنَّ إيدا تفضل التزام السرية والتحفظ التام فيما يختص 
بعلاقتهما، خاصةً وأنها تشغل منصباً حساساً وتتجنب 
دمج العلاقات الخاصة في العمل، فتطلب من إميليو أن 
لا يخاطبها من خلال هاتف العمل أو البريد الإلكتروني، 
فيتفقان على موعد لقاءاتهما عرضاً حين يلتقيان، بيد 
أن العلاقة بينهما تتطور إلى نحو مأساوي إذ تُقتل إيدا 
في حادث مأساوي بسيارتها في ظروف غامضة، فيجن 
جنون إميليو ويطلب من مخبر سري متابعة القضية. 
على مدار الرواية ومن خلال تقديم الشخوص المحيطة 

بالبطل من باقة الطلاب بتوجهاتهم وخلفياتهم الثقافية 
والعلمية والعرقية المختلفة، ورئيس القسم الذي خدم 
في الجيش الأميركي خلال حرب فيتنام والناشرة المنوطة 
بترجمة وتسويق كتبه في الولايات المتحدة وجارته الدكتورة 
سنين  قبل  أتى  الذي  والمتسوّل  المتقاعدة،  الروسية 
كطالب للدراسات العليا بالجامعة ثم هجر الدراسة وتحول 
الكون من حوله. وبالتعايش  إلى حياة عدمية ومراقبة 
في الأجواء الأميركية سواء على المستوى الأكاديمي أو 
المجتمعي يعقد مقابلات ما بين مجتمع الولايات المتحدة 
والأرجنتين بشكل غير مباشر بل من خلال لمحات تبدو 
مثل الومضات التي تعكس جوانب البلدين السياسية 
والأدبية والأكاديمية والتاريخية وغيرها. وتتصاعد أحداث 
تخلو  لا  بوليسي  قالب  في  القاتل،  لاكتشاف  الرواية 
الروايات الأرجنتينية بشكل عام. يتذكر  العديد من  منه 
أنَّ إيدا قبل أن تذهب في المرة الأخيرة التي قابلها في 
الجامعة تركت له كتاباً عبارة عن رواية بوليسية وهو الذي 
تدرسه لطلاب مرحلة الدراسات العليا، وهو الكتاب الذي 
الجرائم  الجريمة تنفيذ هذه السلسلة من  ألهمَ مرتكب 

المتتابعة والتي انصبت على الأكاديميين بشكل خاص 
بين شخصيات أخرى لمفكرين. وبناء على هذا الهوس 
الذي يتسلط عليه تتحول القصة الى الإطار البوليسي في 
تناغم فريد مع الجانب الإنساني وجدلية الشمال والجنوب 
الدائمة. يتمكن رينزي من التقاط خيوط الأحداث ليقف 
على تفاصيل الجريمة »النفسية المعقدة« فيتمكن من 
الوصول إلى المعتقل الدكتور توماس مونك، وهو أستاذ 
جامعي لامع متخصص في الرياضيات وفلسفتها حصل 
على واحدة من أرفع الجوائز العالمية في مجال الرياضيات 
ليختفي بعدها عن الأضواء ويقرر اعتزال الحياة والناس 
ويذهب ليعيش في ولاية هادئة في كوخ بسيط صممه 
بنفسه، فلا يتصل بأي عنصر من عناصر المدنية ويحقق 
اكتفاءه الذاتي من طعام وشراب ومأكل وملبس بطرقة 
بدائية معتمداً على الطبيعة من دون الإسراف فيها أو 
استغلالها فتبدو فطرة الأناركي أقرب إلى فكر جماعات 
لعقيدتهم  العالم  يعتزلون  الذين  الأميركية  »الأميش« 
الدينية، بيد أنَّ اعتزال أستاذ الرياضيات كان لفكر مختلف، 
كما أنَّ أهدافه »السامية« لإنقاذ الكوكب تمت من خلال 

| مقالات ودراسات |

جميلة التيتإيسابل أيندي



87 5657 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

مقالات ودراسات

سلسلة من الاغتيالات التي راح ضحيتها مجموعة من 
الأكاديميين والمفكرين وهو ما حوله إلى قاتل متسلسل، 
وهي طريقة لتطبيق »الفوضوية الخلّاقة« فها هو يقدم 
المبررات لنظيره الأرجنتيني، وبإلقاء القبض عليه تصبح 
من  إلى  المجتمع  وينقسم  عام،  رأي  قضية  الجريمة 
يطالب بإعدامه ومن يرى أنَّ الوحشية التي يتعامل بها 
الفرد والمؤسسات تجاه الطبيعة هي ما أفقد هذا العالم 
صوابه، وبناء على ذلك يجب التعاطف معه وتخفيف 
الحكم عليه باعتبار أنَّ هدفه الإصلاح »بطريقته«. بيد أنَّ 
مونك يتم إعدامه عن طريق كرسي الإعدام الكهربائي 
في النهاية وسط مؤيد ومعارض: »تم اعدام توماس 
مونك في الثاني من شهر أغسطس عام 2005، بعد 
عشر سنوات من تاريخ القبض عليه، تأجل تنفيذ الحكم 
أكثر من مرة لوجود طعون، نقض ومحاكمات متتابعة، 
طالب البعض بالرأفة له، بيد أنَّ المحكمة لم تترك مجالًا 
للعفو. مرّت سنوات منذ ذلك اليوم، وأتذكر تفاصيل 
دقيقة بعينها. ذاك الكرسي الكهربائي المطلي بالأصفر 
وسط غرفة زجاجية. حذاء مونك الرياضي المتهالك برباطه 

المعقود بإحكام، مع صوت الحذاء الرياضي المطاطي 
على الأرض الأسمنتية. كانت أمه هناك معه، والرجل 
ذو البذلة البيضاء، تم البث عبر الدائرة المغلقة للسجن 
والتقاطه وإذاعته على الهواء عن طريق رابط الانترنت«.

ثنائيات السرد 
تتخذ رواية »الطريق إلى إيدا« شكلًا سردياً يجمع ما بين 
بين الاغتراب واكتشاف الذات في سياق عالمي وتحديداً 
والتحقيق  جهة  من  المتحدة(  )الولايات  الاخر  مرآة  في 
من  بيجليا  ريكاردو  يصوغ  أخرى.  جهة  من  البوليسي 
خلال هذا النسق حواراً مع الأدب والسياسة؛ فتتقاطع 
مسارات الهوية والقوة والإيديولوجيا في بيئة أكاديميةٍ 
وتصادمات  داخلية  صراعات  تخفي  لكنها  راقية  تبدو 
فكرية حادة. وفي قلب هذا الاشتباك تنكشف الحقيقة 
شيئًا فشيئاً، لكنها في النهاية تبقى لغزًا داخل متاهة 
وتطرح أسئلة أكثر مما تقدم إجابات، حتى أنه من خلال 
القاتل  لغز  البدايات وحل  الأحداث وغموض  تتبع سير 
الأكاديمي وعالم الرياضيات صاحب الفكر الأناركي، يظل 

خيط السرد المزدوج ملتحماً، ما بين حرية الفرد وشرائع 
العدل،  ونسبية  القانون  والحقيقة،  الغموض  العالم، 
وغيرها  والرياضيات،  العلوم  مقابل  الإنسانيات  أهمية 

من المقابلات المتواصلة على مدار الرواية.
تتواصل الازدواجية في سمات شخصيات الرواية، إذ إنّ 
إيدا هي أكاديمية وأيضاً ناشطة بشكل ضمني في مجال 
حقوق الفرد، كما أنها تخفي علاقتها بإميليو واسمها هو 
نفس اسم والدته، وكأنَّ بيجليا يتعمد تجاوز الازدواجية 
السردية إلى متواليات ثلاثية، بالمثل إميليو نفسه، هو 
أكاديمي وروائي بيد أنه لا ينفصل عن سمات المحقق 
الذي لا يتورع عن التضحية بمدخراته والسفر إلى ولاية أخرى 
فقط من أجل الحقيقة والكشف عن قاتل إيدا والوقوف 
على أهدافه وسبب هذا الاغتيال. ومن المثير للانتباه في 
منظومة الشخوص هذه الازدواجية التي يطبقها دائماً 
فأمام كل شخص تقريباً المعادل المخالف له، فطالب 
الدراسات العليا الذي ضل طريقه وأصبح هائماً في طريق 
الجامعة أمامه الطلاب الآخرون المتحمسون للدراسة، 
الأكاديمية  تظهر  البارزة  الشابة  الأكاديمية  إيدا  ومقابل 

حتى  إميليو،  وصديقة  جارة  وهي  المتقاعدة  الروسية 
إميليلو نفسه يمكن اعتبار الأكاديمي أستاذ الرياضيات 
الذي  المفكر  يمثل  بصفته  قبالته  يقف  والقاتل  البارز 
ينقل أفكاره إلى حيز الواقع، وربما هو الشخص الوحيد 
الذي ترك له بيجليا هذه المساحة للتعبير عن أفكاره أو 
توضيح أفعاله : »لا تظن انني لا أفكر في الموتى، قال 
بعد ذلك. إنهم مثلي من الممكن أن أكون أحدهم. علماء 
كبار، أنذال حتى النخاع، رجال مرهفون. جون كلاين كان 
)...( ليون  اللاهوت  الطيور. جيمس كوردان رجل  يحب 
سنجر كان اشتراكياً طوال حياته وهذا ما تسبب له في 
مشاكل على مدار مسيرته الأكاديمية، هارون لوين لم 
يتحمل المنفى. كانوا طيبين وبسبب طموحهم الذي، 
أطلقوا عليه حب العلم، كانوا يمضون قدماً بينما يدمرون 
كل شيء فيما حولهم مثل الجرافات التي تكتسح وتدمر 
الغابات والجبال المقدسة، غضّوا الطرف أو ربما تجاهلوا 

ما خلفته أفعالهم«. 
وبالنظر إلى البنية الأساسية في الرواية يمكن ملاحظة 
أنها تُبنى على ثنائيات متراكبة: الذات/ الآخر، الشمال/ 

خوليو كورتاثارخورخي لويس بورخيس

| مقالات ودراسات |



87 5859 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

أستاذة الأدب الإسباني

الدكتورة عبير عبد الحافظ، باحثة وناقدة أدبية ومترجمة وأستاذة اللغة الإسبانية وأدب أميركا اللاتينية، 
في جامعة القاهرة. رئيسة لقسم اللغة الإسبانية وآدابها )-2015 2017(. مديرة مركز الدراسات 
والثقافات الإيبرو- أميركية في جامعة القاهرة )-2013 2015(. درست الماجستير والدكتوراه في 
جامعتي القاهرة وكومبلوتنسي الإسبانية في مدريد. شاركت في مؤتمرات 
وجامعة  الشارقة  جامعة  وألقت محاضرات في  عــدة،  وعربية  دولية 
كومبلوتنسي وجامعة سرقسطة وجامعة كاستيا لا مانشا وجامعة 

أوتونوما وجامعة برشلونة. أستاذ زائر بجامعة ويزليان الأميركية.
صدرت لها ترجمات أدبية من الإسبانية إلى العربية: خوليو كورتاثار، 
روبــرتــو آرلــت، كــارلــوس فوينتس، خــوان غويتيسولو، خورخي 
مانريكي، بدرو مير، خوسيه ماريا ميرينو، ملحمة مارتين فييرو، 
مختارات من الشعر الكوبي، ألثيبياديس غونثالث دل بايي، 

روبرتو بولانيو.
ترجمت من اللغة العربية إلى الإسبانية دواوين شعر، نُشرت 
في إسبانيا وكوستاريكا والإكوادور، لكل من الشعراء العرب: 
أحــمــد الــشــهــاوي، خــلــود الــمــعــا، علي الــعــامــري، حسن 

المطروشي، علي الحازمي، وعلي الدميني. 
العربي  المحتوى  ــراء  لإث "ويكيبيديا  سة مشروع  مؤسِّ

بالموسوعة" في الجامعات المصرية.

الجنوب، والسلطة/ العنف، والتكنولوجيا/ الكلمة.
ريكاردو بيجليا هو وريث الفن القصصي والرواية في 
الأرجنتين بلا منازع، يمكن استشراف ثنائيات بورخيس، 
والجريمة عند روبرتو آرلت وتوظيفها من منظور ابداعي، 
وحبكة القصة القصيرة عند كورتاثار ومشاعر الفرد تجاه 
العالم لإرنستو ساباتو، وهاجس السيرة الذاتية الدائمة 
لسيلفينا أوكامبو، إضافة إلى تخصصه الدقيق في الفن 

القصصي وتقنيات الرواية بشكل عام. 
يكتشف بطل الرواية ذاته من خلال مرآة العالم وفي 
الآخرين من حوله وكأنه في رحلة مستمرة يحصرها في 
كهولته بصفته أكاديمياً وكاتباً بارزاً يختبئ من شهرته في 
يواعد  رجل مطلق  أنه  كما  الأميركية،  الجامعات  إحدى 
زوجته السابقة أحد أعز أصدقائه، ومن جهة أخرى يعقد 
الأرجنتين  بين  ما  وأكاديمية  وحياتية  ثقافية  مقابلات 

والولايات المتحدة الأميركية من خلال مقارنة ماهية الحياة 
في البلدين، ومع أنهما تنتميان إلى القارة الاميركية إلّّا 
أن الولايات المتحدة تمثل الشمال، بينما الأرجنتين هي 

أقصى جنوب المخروط الأميركي اللاتيني. 
الحراك  على  ارتكزت  الرواية  أن  البارزة  النقاط  ومن 
الداخلي في الولايات المتحدة الأميركية، والنشاط الفكري 
للعقول الأميركية التي لا يبدو أنها تتفق مع سياسات 
تتم من خلال  المقاومة  أنَّ طرق  بيد  الداخلية،  الدولة 
الهوس العقلي لرفض المجتمع وارتكاب جرائم القتل 
المتسلسلة لشخصيات عامة مع استخدام الأعمال الأدبية 
أداة لاستلهام وتحقيق هذه الأهداف بطريقة مستترة، 
تحدث  التي  الشعبية  للاحتجاجات  تماماً  مغاير  بشكل 
في دول أميركا اللاتينية وما تواجهه، خاصة في حقبة 

الدكتاتورية خلال سبعينات القرن الماضي.

مقالات ودراسات

• مستعرب بولندي، رئيس قسم 
دراسات الشرق الأوسط وشمال أفريقيا 

في جامعة وودج

قِـــفــــــاــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
نـقـــرأــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

الشعر الفلسطيني في بولندا
بقلم: الدكتور مارك جيكان

أودّ أن أستأنف نافذتي “قفا نقرأ” من عرض جهد المترجمين البولنديين في مجال الشعر الفلسطيني المعاصر. لقد بدأ نشر 
قصائد لشعراء فلسطينيين في مختلف المجلات البولندية مع مطلع ستينات وسبعينات القرن الماضي، عندما تخرجتْ من قسم 
الدراسات العربية والإسلامية في جامعة وارسو، الدفعة الأولى من المستعربين، بعدما أتيحت لهم فرصة التعمق في الأدب 
العربي المعاصر. كانت هذه أعمال شعراء يُعتبرون من رواد الأدب الفلسطيني المعاصر، من بينهم: محمود درويش )1941 - 
2008(، سميح القاسم )1939 – 2014(، توفيق زيّاد )1929 – 1994(، ومعين بسيسو )1926 – 1984(. وقد شكّلت مختارات 
من قصائد درويش والقاسم وزيّاد، أول مجموعة شعرية فلسطينية نُشرت باللغة البولندية، تحت عنوان “أوراق الزيتون” عام 
1976، بترجمة سمير شكر وألكسندرا فيتكوسكا، مع مقدمة بقلم يانوش دانتسكي. بعد بضع سنوات، أُدرجت قصائد محمود 
درويش في مختارات “أغاني الغضب والحب.. مختارات من الشعر العربي المعاصر” بترجمة كريستينا سكارجينسكا- بوخينسكا. 
وكان القارئ البولندي ينتظر طويلًا أن تصدر طبعة واسعة لقصائد أشهر شعراء فلسطين محمود درويش. وبعد خمس وثلاثين 

سنة من الانتظار تقريباً، صدرت مختارات شعرية لدرويش بعنوان “بطاقة هوية”، من اختيار وترجمة المستعربة حنا يانكوفسكا.
    لم تكن لهؤلاء الكُتّاب أي علاقة ببولندا، مع أن تاريخ الشعر الفلسطيني المعاصر مرتبط ببلدنا، وقد يكون هذا الأمر مثيراً 
للاهتمام بالنسبة للقارئ العربي. فعلى سبيل المثال، في عام 1989، نُشر ديوان للشاعر والباحث تيسير المشارقة بعنوان “عشر 
قصائد” كملحق لمجلة “الضواحي” الشهرية، )العددان 4 و5(، ترجمت القصائد حنا يانكوفسكا أيضاً. وفي نفس السنة نُشر في 
وارسو، بمقدمة من غراجينا جيجينسكا )المترجم غير معروف(، ديوان “راكب الأمل” لشوقي العمري الذي عمل في السفارة 

الفلسطينية في وارسو. 
  ومنذ سنوات عديدة يقيم في بولندا الشاعر والباحث في مجال الدراسات الأدبية يوسف شحادة، وهو أستاذ الأدب العربي في 
جامعة كراكوف، ومؤلف عدة كتب في الأدب الفلسطيني والأدب السوري. أما في مجال إبداعه الشعري فصدرت له في سنة 
2009 المجموعة الشعرية “سراب الغواية” ترجمتها المستعربة داريا أرسينيتش - شورمان. وبعد عشر سنوات صدرت له مجموعة 
أخرى هي “مرة فراشات الجليل.. ومرة غيمات الكاربات” )باللغتين العربية والبولندية، ترجمها الشاعر نفسه بتعاون مع داريا 

أرسينيتش – شورمان، ودوروتا بليشنياك - شحادة.
وهناك شاعر فلسطيني آخر له علاقات ببولندا ترجمت قصائد له إلى اللغة البولندية، وهو نضال حمد الذي صدر له ديوان “خواطر” 

عام 2019، وديوان “في المنفى” عام 2020 بترجمة جيغوج يجي غنيادي. يقيم نضال حمد بشكل 
رئيسي في النرويج، لكن القدر قاده أيضًا إلى بولندا. في النرويج، يشغل منصب رئيس تحرير موقع 

“الصفصاف نيوز”، وفي بولندا، يدير مجموعة “فلسطين في بولندا” على الإنترنت.
وكما سمّي الشعر الجاهلي بـ “ديوان العرب”، فإن الشعر الفلسطيني، خصوصاً منذ منتصف القرن 
العشرين، هو “ديوان فلسطين”، يصوّر تاريخها وحاضرها. ولكلٍّ من الشعراء الذين صدرت لهم 

أعمال بالبولندية أسلوبه الشعري المميز، يتناول كلٌّ منهم مواضيعَ تُهمّه، وغالبًا ما 
تكون ذات طابع شخصي. ولذلك، فإنّ شعرهم ليس موحّدًا، وهو ما يتسم به الشعر 
الفلسطيني أحياناً. فجميع هؤلاء الشعراء يرون العالم من وجهة نظرهم الخاصة، 
باحثين عن إجابات على أسئلة تؤرقهم، وفي كل مرة تكون الإجابات مختلفة. إنهم 
يبحثون عنها في كل مكان، في فلسطين، أو النرويج، أو بولندا، بنفس الالتزام، ولكن 

أيضاً بنفس الشوق إلى تحرير وطنهم المحتل.



87 6061 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

كتبت: سلمى الغزاوي )فاس( 

لم يتوقع البعض أن يحصد الكاتب الفرنسي 
لوران موفينييه جائزة غونكور لعام 2025، عن 
روايته الضخمة »البيت الفارغ«، صحيح أنها قد 
أنها  إلّّا  صدورها،  منذ  جيدة  مبيعات  حققت 
كان من الصعب أن تتميز عن الروايات العديدة 
التي صدرت في ذاك الموسم الأدبي الخريفي، 
عدداً  لأن  الموضوعة؛  نفس  تناولت  والتي 
كبيراً من الكتّاب الفرنسيين خصصوا رواياتهم 
الجديدة لِسَيَرِ عائلاتهم، مما جعل هذا الموسم 
الأدبي يبدو شبيهاً بنُقوش تكريمية للأسلاف، 
إذن يتساءل البعض: ترى ما الذي منح »البيت 
التتويج بين  التميز والأفضلية في  الفارغ« هذا 

روايات ذلك الموسم؟
إن النقطة التي اختار موفينييه أن ينطلق منها 
سرده لا تختلف كثيراً عن الروايات الأخرى، إذ يبدأ 
والمحرمات  الصمت  لكسر  تحقيقاً  إجرائه  من 
وكشف الأسرار، إلّّا أن السرد يتمحور أولًا حول 
رغبة الكاتب/ الراوي في حل لغز انتحار والده عام 
واستقراء  الزمن  في  السفر  عبر  وذلك   ،1983
التي  المآسي  إلى جذور  والعودة  تاريخ أسلافه 
يبدو وكأن صدماتها تُورّث في عائلته جيلًا بعد 
لٌ بلعنة  جيل، أو فلنقل، وكأن تاريخ عائلته مُحَمَّ
أن  موفينييه  يقرر  هكذا،  والصمت.  الموت 
بيت  إلى  العودة  الزمن من خلال  يخترق عتمة 
قائماً  يزال  لا  والذي  المهجور،  القديم،  العائلة 

على سفح تل قرية »لاباسيه«، هذا البيت الآن 
من  خال  بالغياب، صامت،  بيت موسوم  هو 
سكانه ولكن آثارهم الباهتة لا تزال هناك، تلوح 
في الضوء الخافت المتسلل عبر مصاريع النوافذ 
المواربة، بين الأثاث المغطى بغبار عتيق، فوق 
لوحات المفاتيح المنكسرة وغير المتناغمة لبيانو 
جدة والده، خزانة بأدراج متشققة، وبضع زهور 
مجففة قابعة فوق الموقد الذي خبت ناره منذ 
سنوات طوال. لكن ما إن يلامس الكاتب آثار 
الحياة  وتدب  الأشباح  تستيقظ  حتى  أسلافه، 
من جديد في أوصال البيت المسيج بالصمت، 
الأثري  بحثه  يجري  أن  الكاتب  بإمكان  ويصبح 
الدقيق ويستنطق الجدران، يصغي إلى الهمسات 
السرية خلف الأبواب المغلقة، ويبعث أصوات 

أجداده من الظلال، تلك الأصوات التي أخفت 
أسرارها القاتمة وآثرت الصمت لعقود. 

دخول القارئ إلى أجواء هذه الرواية الملغمة 
بالأسرار والصدمات يتماهى بالفعل مع التسلل 
على أطراف أصابعه إلى بيت مهجور، مخيف، 
وهو يرتجف مع كل صدى وكل صرير، كما لو 
أن أرق نسمة من الهواء المثقل بالغبار قد تحيي 
ذكرى طال تناسيها، أو تفاجئنا بسر صادم. ولهذا، 
نسير  بأننا  الفارغ«،  »البيت  نقرأ  ونحن  نحسّ 
بهدوء جنباً إلى جنب مع الكاتب وهو يستجوب 
الصمت، ويدقق نظره في الآثار المهملة التي 
الشرف  جوقة  وسام  الغائبون:  أجداده  خلّفها 
مَ به جده بعد رحيله في الحرب العالمية  الذي كُرِّ
الأولى، مراسلات، أحلام منسية، وصور قديمة 

 | مراجعات |

لوران موفينييه

مراجعات

»البيت الفارغ«.. 
رواية تمتلئ بحكايات 

قرن كامل

لوران موفينييه يخترق عتمة الزمن لاكتشاف سيرة الأسلاف

مراجعاتمراجعاتمراجعات

مـراجـــــعــــــــاتــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ



87 6263 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

أبيه  لوالدة  الرأس  ومبتورة  عمداً  مقصوصة 
)مارغريت( التي تم محوها من الذاكرة الجماعية، 
وتحريم الإتيان على ذكرها بسبب ارتكابها لإثم 

غير قابل للغفران.
من خلال هذا البيت، والتذكارات، والشخصيات 
زاخراً  الزمن  الشبحية، نستحضر قرناً كاملًا من 
بالأحداث، إن الطبقة الكادحة في ريف فرنسا التي 
اختفت الآن تظهر من جديد عبر أسلاف المؤلف، 
هذه الشخصيات غير المرئية الشاهدة على حقبة 
غابرة، شخصيات تعترف هذه الرواية بوجودها 
ومعاناتها، بعمق سردي كبير يحول الصمت إلى 
كلمات، ويملأ الفراغ باسترجاعات تاريخية، إن هذا 
الاستحضار الذي يجريه الكاتب بغية حل الألغاز 
الغامضة المتوارثة لعائلته عساه يشفى من جراحه 
الروحية، يورّط القارئ في متاهة أدبية أو بالأحرى 
الرجال  الحروب،  تتقاطع  حيث  مذهلة  ملحمة 
الذين سقطوا ضحية لعبث الحربين العالميتين، 
معاناة النساء الضائعات في مجتمع بطريركي 
يحطم آمالهن في مستقبل مختلف، الحيرة بين 
الحب والزيجات المدبرة، وكذا الخيارات والمسارات 

الخاطئة التي تؤثر على مصائر بأكملها. 
 750 في  تقع  التي  الرواية  من  صفحة  كل 
أدلة على حياة ثلاثة أجيال من  صفحة، تمنحنا 
عائلة موفينييه، فبدءاً من عام 1860 وصولًا إلى 
1960، يعيد المؤلف بناء السير الحياتية لأسلافه 
ومصائرهم بصبر وأناة عالم حفريات، لنتعرف 
ماري  )جين  وزوجته  )فيرمين(  الأكبر  جده  على 
بروست(، اللذين كانا يديران ممتلكاتهما الزراعية 
وورشة نجارة وهذا البيت بدقة وإخلاص، وهما 
يأملان في أن يضمنا لابنتهما ووريثتهما )ماري 
إرنستين( حياة كريمة، ماري إرنستين التي كانت 
شغوفة بالبيانو ومتيمة بحب معلم الموسيقى 
الخاص بها )فلورونتان كابانيل(، ولم تكن تهتم 
تحلم  كانت  بل  العائلية،  والتجارة  بالزراعة  أبداً 
بالاقتران بمعلمها البسيط والذهاب إلى باريس 
لتحقيق حلمها في أن تصبح موسيقية شهيرة، 
لكن بعدما علم والدها بمخططاتها رتّب زواجها 
رئيس  كان  الذي  تشيشيري(،  )جول  قسراً من 
العمال المسؤول عن ورشة النجارة العائلية.. زواج 
السابعة عشرة  تتجاوز  التي لا  العروس  اعتبرته 
من عمرها انتهاكاً لأحلامها، لذا ظلت تعاني من 
صدمة نفسية حادة طوال حياتها، ماري وجول 
رزقا بابنة أطلقا عليها اسم )مارغريت( عام 1913، 
وبعدها بعام، أعلنت الحرب: »أصبح العالم أشبه 
بمستشفى للمجانين المضطربين الذين يلوحون 
بأذرعهم وينفخون صدورهم، وكلهم يتلاعبون 
الذي  جول  تجنيد  ليتم  الدولية«،  بالمفاوضات 
سقط صريعاً في ساحة الوغى عام 1916، ومُنح 
بعد وفاته وسام جوقة الشرف، كما خلد ذكراه 
تقديراً  قائماً في قريته،  يزال  تذكاري لا  نصب 
أرملته  حياة  نتابع  جول،  رحيل  بعد  لشجاعته، 
تكن  لم  التي  مارغريت  وابنتها  إرنستين  ماري 
تشعر تجاهها بمشاعر أمومية قوية، وكأنها كانت 
تعتبرها تجسيداً لحلمها الضائع وحياتها المريرة، 
ولذا عاملتها بقسوة، بل وتسبب إهمالها الشديد 
الرابعة  لها في تعرضها لاعتداء وهي لا تتجاوز 
ربما كانت طفولة مارغريت  عشرة من عمرها. 
التعيسة والاعتداء على براءتها وهي طفلة هو 

سيرة فائز بجائزة »غونكور«
ولد الروائي الفرنسي لوران موفينييه، عام 1967، وتخرج في مدرسة الفنون الجميلة عام 1991، 
لكن تخصصه لم يبعده عن عوالم الكتابة التي يقول إنها ساعدته كثيراً منذ طفولته التي قضى منها 
جزءاً في المستشفى بسبب مرضه.  حاز جائزة غونكور 2025 عن روايته »البيت الفارغ«. منذ عام 1999 
كرس نفسه للكتابة، ونشر روايات عدة، منها »بعيداً عنهم«، و«في الزحام«، و«قصص الليل«. يعمل 

حالياً على مشاريع روائية وسينمائية ومسرحية.

مراجعات

تغادر  سنوات  بعد  جعلتها  التي  الصدمة  جذر 
بيت العائلة، وتتخلى عن كل شيء بما في ذلك 
ابنها، لترتكب فضائح لاكتها الألسن طويلًا في 
قريتها، وتموت في ريعان شبابها جراء إدمانها 
الكحول، هرباً من واقع حياتها البائسة، ورفضاً 
تسببت في  التي  الخاطئة،  اختياراتها  لتداعيات 
التبرؤ منها ومنع الإتيان على ذكرها من طرف 
الذي يتبقى منا  الكاتب: »ما  عائلتها، ليتساءل 

بعد رحيلنا ومحو وجودنا من الذاكرة؟«. 
صفحة تلو أخرى، يمتلأ البيت الفارغ بالحكايات، 
وتنفتح الأبواب المواربة للغرف السرّية، إذ يقدم 
لنا الروائي موفينييه شخصيات حية، من لحم 
لها،  تتعرض  التي  الكوارث  معها  نختبر  ودم، 
ونأسى لتلك المسارات التي أعاقتها الضغوط 
الاجتماعية والنظام الأبوي، وكذا الحب المفقود 
والخيارات الخاطئة، في رواية مبتكرة مبنية على 
وقائع وذكريات وأرشيفات وحكايات متناقضة، 
كما يلوذ بالخيال لملء الفراغات عساه يتوصل 
إلى الحقائق الخفية، مبرراً هذا بقوله: »لأنني لا 
أعرف سوى القليل أو لا شيء تقريباً عن تاريخ 
عائلتي، احتجت إلى كتابة تاريخ مصمم بناء على 
حقائق موثقة، عن أشخاص عاشوا بالفعل، لكن 
قصصهم مجزأة للغاية وتستحيل إعادة بنائها، 
إلى درجة أنه من الضروري خلق عالم خاص لهم، 
حيث سيكون لكل منهم وجود في هذا الواقع 
المتخيل الذي كان لا بد منه ولو كان زائفاً، لأن 

الواقع المعيش قد تلاشى، لذا فإن الرواية التي 
أقدمها أشبه بِظِلٍّ مشوه لقصة لم أعثر سوى 

على صداها، صورة مرتعشة لرواية محتملة«.
إذن، يعيد موفينييه تعريف الرواية العائلية كمرآة 
للتاريخ، بعين ثاقبة وبتحليل مدهش للتفاصيل 
وربط متقن للأحداث بالمآلات، مثلما يتفوق بقلمه 
السيّال وبأسلوبه البارع الذي يذكرنا ونحن نقرأ 
سرده المعقد المبني على الذاكرة والانطباعات 
المعقدة،  المتشعبة  الطويلة  جمله  الداخلية، 
بأسلوبية  المتداخلة،  والانتقالات  الاسترجاعات 
تجمعه  كانت  إنه  يقال  الذي  بروست  مارسيل 
الكبرى لموفينييه، ولهذا لا  بالجدة  صلة قرابة 
نستغرب من أننا ما إن ندخل إلى »البيت الفارغ« 
حتى نجد أنفسنا لا نرغب في مغادرته، لنواصل 
الاستمتاع باللغة البليغة، الدقيقة، والاستعارات 
العذبة والشعرية، النابعة من حساسية الروائي 

وخياله اللامحدود. 
حول  الفارغ«  »البيت  أحداث  تدور  لا  ختاماً، 
المأساة بحد ذاتها، بل حول الصمت المتواطئ 
الذي يلفها، صمت حاول الكاتب اختراقه لكشف 
الغموض الذي يكتنف سيرة أسلافه، المحملة 
بالعار والألم المكتوم، لِيُقِرَّ بالأخطاء، ويتصالح 
لعله  والده،  وانتحار  جدته  ماضي  صدمة  مع 
يكسر حلقة الصدمات ويقلل من احتمال توريثها 

للأجيال القادمة. 



87 6465 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

»تسع حكايات من أفريقيا 
السوداء«.. حكمة قارة منسية

الحياة اليومية الأفريقية، فجاءت من صلب الواقع قصص شعبية على ألسنة الحيوانات
الدروس.  من  الكثير  يتضمن  أخلاقياً  طابعاً  لتحمل 
تلعب  حيث  قوي،  حضور  الناطق  للحيوان  وكان 
البيئة المحيطة دوراً في تشكيل قصص تروى على 
والعماليق  الطبيعة  عناصر  استحضار  مع  لسانه، 
والحوريات والبحر والسحر. كما يتمتع الطفل بحضور 
قوي، حيث يمثل الإنسان في القصص الأفريقية 

في صورة الطفل.
قدم المترجم نموذجاً تقريبياً لهذا الواقع فانتقى 
»أنانسي  مثل:  السوداء،  أفريقيا  دول  من  قصصاً 
العاج،  ساحل  من  مغفل«  عن  تبحث  العنكبوت 
أنغولا،  من  وامرأتاه«  كومبوتو  ضفدع  و«السيد 
وكذلك »كيف صار الفيل دابة يمتطيها الضفدع رغم 
أنفه؟«، إضافة إلى »السلحفاة والأرنب البري والبطاطا 
الحلوة«، و«الجاموس ذو القرنين السحريين«، و«لماذا 
الثألولي«،  الخنزير  الديك؟«، و«ضحك  الفيل يهاب 
و«الملعقة المكسورة«، و«الشجرة التي فضلت أن 
تبقى عارية«، والتي تشترك كلها في أنها تقدم حكماً 
شعبية، ودروساً عن التجربة الإنسانية، وصراع الخير 
والعادات  والأسرية  الاجتماعية  والعلاقات  والشر 

والتقاليد والكرم. 
كما تناولت مواضيع حياتية أساسية في تشكيل 
الهوية مثل الولادة والموت، وصورت علاقة الشعوب 
الأفريقية بالطبيعة التي شكلت عناصرها جزءاً مهماً 
وحيوياً من السرد، لتمتاز كل حكاية بتجربتها الغنية 
النص  روح  تنقل  بلغة  المختلف،  الخاص  ولونها 
الأصلي، مع إظهار عناصر ثقافية من أمثال شعبية 
الحياة  عن طابع  فكرة  القارئ  يعطي  ما  وأساطير؛ 
ومعتقداتهم.  وتقاليدهم  أهلها  وعادات  الأفريقية 
واعتمدت الحكايات كذلك في لغة الحوار على لهجات 
محلية وعبارات قصيرة وتشبيهات واستعارات لتعزيز 

الصورة الذهنية لدى القارئ.
الفكاهة  لاستخدام  القصص  بعض  وانحازت 
الأرنب  كما في قصة  الرسالة،  لتوصيل  والسخرية 
التي قدمت تفسيراً ساخراً لسبب عدم وجود شعر 
كثيف على جلد الخنزير؛ ما أضفى جواً من المرح على 
القصة الأخلاقية، وجعل الدروس التي تقدمها أكثر 

قبولًا لدى الأجيال الجديدة. 

القصص  الشفوي في  الأدب  وتظهر خصائص 
المقدمة من خلال التكرار والأسلوب المباشر، مما 
الكلام  عبر  وتنقل  تروى  القصص  هذه  أن  يؤكد 
تركز  المعقدة بل  بالحبكة  الكتابة، ولا تهتم  وليس 

على الرسالة الأخلاقية.
يتسم أسلوب القصص بالعديد من الخصائص 
المميزة، فالشخصيات ليست مجرد كائنات بل رموز 
بصفات بشرية، مما يسمح للحكايات بالوصول إلى 
جمهور واسع، حيث تفهم الرسالة الأخلاقية بسهولة 
عبر سلوك الحيوانات. وتظهر الثنائيات المتناقضة في 
وضع الشخصيات في علاقات متضادة، كالصداقة 
بين الفيل الضخم والضفدع الصغير؛ ما يدل على أن 
الصداقة لا تعرف الحجم أو المظهر، ورغم التناقض 
الجسدي إلّّا أن هناك تشابهاً في المشاعر والسلوك 
كالغيرة أو الوفاء. كما يتجلى الصراع بين الذكاء والقوة. 
انتهجت القصص أسلوباً مباشراً وواضحاً، حيث 
يؤدي كل حدث إلى نتيجة دون تعقيدات أو حبكات 
معقدة، وهو أسلوب حيوي في الأدب الشفوي، 
الفكرة،  على  للتأكيد  التكرار  استخدامها  على  علاوة 

 | مراجعات |مراجعات

كتبت: إنتصار عباس 

السوداء«  أفريقيا  »تسع حكايات من  كتاب  يبحر 
بالقارئ إلى إرث شعبي، ليستنطق حيواناتها، ويجسد 
جوانب من طبيعة أفريقيا وروحها، مستعرضاً أمراضاً 
حكايات  تمتار  إذ  رمزي،  بشكل  ينتقدها  اجتماعية، 
الكتاب الصادر عن دار خطوط وظلال للنشر والتوزيع 
في عمّان، 2024، ونقله إلى العربية المترجم المغربي 
عبد الحميد الغرباوي، بخصائص فنية تجعلها تمثل 
جوهر أدب القارة السمراء. فكل قصة تحمل درساً، 
فالخداع يرتد على صاحبه، والنفاق يدمر صداقات. 
ما  رسائل؛  لتُبلّغ  ساخرة  الحكايات  بعض  وجاءت 
أضفى عليها حسّاً فكاهياً، وأوصل المراد منها بشكل 
أكثر جاذبية. وتظهر كذلك خصائص الأدب الشفوي 
في النصوص من خلال الأسلوب المباشر والتكرار 

والتركيز على الرسالة الأخلاقية.
تقدم الحكايات نموذجاً للحياة الأفريقية والثقافة 
الغنية بالحكمة الشعبية والتجارب الإنسانية. وضمن 
تقديمه للكتاب تحت عنوان »توطئة مقتضبة«، أشار 
المترجم الغرباوي إلى الروائي أمادو همباتي با، وعبارته 
وما  الأفريقي  المشهد  فيها  اختصر  التي  الشهيرة 
يعانيه من إهمال، معبراً عن قيمة التراث الشفهي 
بقوله: »في أفريقيا كلما مات )راوٍ أو راوية( احترقت 
همباتي  يدين  العبارة  بهذه  مكتشفة«.  غير  مكتبة 
تردي الحالة الثقافية، وغياب التوثيق والتدوين للتراث 

الثقافي غير المادي، باعتبار أن الراوي والرواية بمثابة 
مكتبة، ومخزن للأدب والحكايات والأشعار، واحتراق 
تلك المكتبة يفقد الثقافة أحد مكوناتها الأساسية.

الراوي  قيمة  فقط  تكرس  لا  همباتي  ومقولة 
لسياسات  صريحة  إدانة  تُشكّل  بل  حي،  كأرشيف 
الإهمال التي تتجاهل توثيق هذا التراث غير المادي. 
في قصة »أنانسي العنكبوت تبحث عن مغفل« 
التي يضمها الكتاب تحاول أنانسي المخادعة العثور 
عليها،  ينقلب  مكرها  لكن  منه،  تستفيد  من  على 
الآخرين  خداع  يحاول  من  بأن  درساً  الحكاية  لتقدم 
دابة  الفيل  صار  »كيف  أما  نفسه.  بخداع  ينتهي 
يمتطيها الضفدع رغم أنفه؟« التي تبدأ بصداقة قوية 
بين الفيل والضفدع، لكن غيرة الضفدع تقوده إلى 
الكذب  بأن  درساً  فتعطي  العلاقة،  وتدمير  الكذب 
والغيرة يقتلان الثقة بين الأصدقاء. فيما ترمز قصة 
»ضحك الخنزير الثألولي« إلى النفاق، حيث يستخدم 
القوي،  الأسد  على  للتغلب  ذكاءه  الصغير  الأرنب 

ممثلة صراع الذكاء والقوة. 
لتنتقد  الحيوانات،  ألسنة  على  جاءت  الحكايات 
أمراض المجتمع، وفي مقدمتها الأكاذيب والنفاق، 
مجسّدة في مضامينها روح التراث الأفريقي؛ من 
حكايات شعبية وأساطير وعادات وتقاليد تشكل جزءاً 
القارة. وتميزت  الثقافية لشعوب هذه  الهوية  من 
من  مستمدة  متنوعة  مواضيع  بتناولها  القصص 



87 6667 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

ومزجها بين التعليم والترفيه، فلم تكن مجرد خطابات 
أخلاقية بل حكايات ممتعة ومسلية.

وتتشابه العديد من الثقافات في أدبها الشعبي 
مع الأدب الأفريقي لاعتمادها على التقاليد الشفوية 
واستخدام القصص الرمزية لنقل القيم والأخلاق، 
المتأثر  الكاريبي  اللاتينية ومنطقة  مثل أدب أميركا 

بالثقافة الأفريقية، والأدب الشعبي لأميركا الشمالية 

لدى سكانها الأصليين )الهنود الحمر(، والأدب الشعبي 

في البلدان العربية مثل حكايات »كليلة ودمنة« التي 

استخدمت أيضاً شخصيات حيوانية لتقديم نصائح 

أخلاقية وحكم سياسية.

مراجعات

المترجم
عبد الحميد الغرباوي، كاتب روائي ومترجم من المغرب، 
اتحاد  في  عام 1952. عضو  البيضاء  الدار  مدينة  وُلد في 
كتّاب المغرب، انتُخب عضواً في مكتب فرع الدار البيضاء 
لاتحاد كتاب المغرب، ثم رئيساً له. يكتب القصة، والرواية، 
وصدر أول عمل قصصي له عام 1988 بعنوان »عن تلك 
الليلة«، ثم أصدر 18 مجموعة قصصية. وله عمل مشترك 
مع الكاتب إدريس الصغير بعنوان »ميناء الحظ الأخير«، ثم 
أصدر بعده ثماني روايات. ترجم روايتي »الخيميائي« لباولو 

كويلو، و«الأمير الصغير« لأنطوان دو سانت إكزوبيري. 

بقلم: نبيل سليمان

في سوريا كما في غيرها، ما أكثر ما يسطع نجم إحداهن حيناً يطول أو يقصر - وغالباً ما يقصر - ثم ينطفئ، فتصير هذه 
راً، مثل نديمة  الشاعرة أو الكاتبة، أو تلك الناشطة أو المناضلة، نسياً منسياً. وقد سبق لي أن كتبت معرّفاً ببعضهن ومُذكِّ
المنقاري التي أسست أول مجلة نسائية في سوريا، ومثل ثريا الحافظ التي اشتهرت بأنها )بطلة المظاهرات( و)خطيبة 
الجماهير( كما قيل فيها: )هدى شعراوي سوريا(، واشتهر بيتها بأنه )دار الامة(. وإذا كانت ثريا الحافظ أو نازك العابد - التي 
عُرفت بجان دارك العرب والياسمينة المنسية والسيف الدمشقي المنسي - أو عادلة بيْهَم الجزائري أو “فتاة غسان”، قد 

حظيت بقدرٍ ما من الاهتمام، هو أقل مما تستحق، إلّّا أن ثمة أخريات غاب ذكرهن أو يغيب.
من أولاء، سلمى مردم بك )1934 – 1996( التي درست في جامعة أكسفورد وكان والدها جميل مردم بك رئيساً للوزراء 
حيناً، وانتهت حياته السياسية الطويلة خلال النصف الأول من القرن العشرين باتهامه بالتفريط في لواء اسكندرون الذي 
ضمّته تركيا عام 1939. كما اتُهم بالخيانة في هزيمة 1948. وقد أوقفت ابنته سلمى على سيرته كتابها باللغة الفرنسية 
“سوريا وفرنسا تقييم مشكوك فيه 1939 – 1945”. والكتاب هو مذكرات والدها التي صدرت بالعربية تحت عنوان 

“أوراق جميل مردم بك.. استقلال سوريا 1939 – 1945”.
وهذه منيرة المرعشلي المحايري التي تخرجت من جامعة دمشق عام 1932، وكان عنوان أطروحتها “تحليل ناحيتي 
الوصف عند البحتري والمتنبي”. وعملت مثل أغلب الرائدات المنسيات في التعليم، وشاركت زوجها فهمي المحايري في 
العمل السياسي في )عصبة العمل القومي( في ثلاثينات القرن الماضي. كما شاركت في المؤتمر النسائي الأول في 

دمشق عام 1930، وكتبت المقالة في مجلة )المرأة الدمشقية( وفي صحف )الحضارة( و)الشام( و)الجيل الجديد(.
أما الشاعرة عفيفة الحصني )1918 – 2003( فقد تخرجت عام 1941 من جامعة عين شمس القاهرية، ونشرت قصائدها 
في مجلات )الرسالة( و)الثقافة( و)صوت الشرق(، وساهمت في تأليف الكتب المدرسية، ومن أعمالها “المرأة في شعر 

أبي العلاء”. 
في هذه الإضاءة الخاطفة تتصدر المنسيّات، الدكتورة سمر العطار، ربما لأنها الأقرب إلينا، فقد ولدت عام 

1942 وحملت الإجازة الجامعية في الأدب الإنجليزي ثم في الأدب العربي، وتابعت إلى الماجستير في 
كندا بأطروحة عن تأثير شعر إليوت في شعر صلاح عبد الصبور. ومن جامعة نيويورك حملت 
الدكتوراه في الأدب المقارن بأطروحتها عن الدخيل في المسرح الحديث. وقدمت سمر العطار في 
الرواية عام 1982 روايتها “لينا لوحة فتاة دمشقية”، وفي عام 1988 رواية “البيت في ساحة 
عرنوس”. كما أصدرت عدداً من الكتب النقدية بالإنجليزية، وحاضرت في جامعات أميركية وأوروبية 

ومصرية وكندية وأسترالية.
على العكس من سمر العطار، ظلت لكوليت خوري أو غادة السمّان أو إلفة الإدلبي أو خالدة 

سعيد أو سنيّة صالح درجة ما من الحضور. لكن ثمة من عاجلها النسيان مثل مقبولة 
شلق التي كانت أول امــرأة تخرجت من كلية الحقوق في سوريا، أو جورجيت 

حنّوش التي جاءت روايتها الأولى “ذهب بعيداً” عام 1961، وتلتها في عام 
1964 رواية “عشيقة حبيبي”، وفي الروايتين توكيد لتذويت الكتابة وللرؤية 

الأنثوية المساواتية الجديدة التي جهرت بها إبداعات ذلك الجيل.
ولأنه النسيان الذي لا يرحم، ولأن الوفاء من غرّر القيم الإنسانية النبيلة، 

لتكن لأولاء المنسيات لحظة الحضور التي لا تنقضي.

المنسيّات السوريات

رقوش ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

• روائي وناقد أدبي من سوريا



87 6869 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

صلاح جرّار يخرج شعراء 
أندلسيين من الظل إلى النور

تراجم أدبية منعزلة.يتناول في كتابه الجديد حياة ثلاثة مبدعين ضمن السياق التاريخي
   على مستوى المتن الشعري، يدرس 
الدكتور صلاح جرّار ما بقي من أشعار هؤلاء 
تتناول  دقيقة،  تحليلية  دراسة  الشعراء 
البلاغية،  والصور  واللغة،  الإيقاعية،  البنية 
والموضوعات المركزية في تجربتهم. وقد 
بدا ذلك واضحًا في تحليل ظاهرة التجانس 
التي  الفائية  القصيدة  في  كما  الصوتي، 
خمس  من  أكثر  اللام  صوت  فيها  يتكرر 
وعشرين مرّة في ستة أبيات، بما يمنح النص 
موسيقى داخلية ذات أثر واضح في التعبير 
عن الوجد والحنين. كما يبرز المؤلف براعة 
بعض الشعراء في الحوار الشعري وتشكيل 
المواقف الدرامية، بما يعكس نضجًا فنيًا 
يتجاوز ما قد يتوقعه القارئ من شعراء قلّ 

ذكرهم في المصادر.
   يمتاز الكتاب أيضًا بقدرته على الربط بين 
الوظيفة الرسمية للشاعر وبين تجليات شعره، 
كما في حالة إسماعيل بن بدر، الكاتب الذي 
كان مقرّبًا من الخليفة عبد الرحمن الناصر، 
فكان كاتبه وشاعره ونديمه. وقد استطاع 
المؤلف أن يقرأ أثر هذا القرب السياسي في 
المديح، وفي تشكّل الصورة النفسية للشاعر 
وانخراطه في الحياة العلمية والأدبية لعصره. 
كما يتناول الكتاب أثر التحولات الكبرى في 
الأندلس – مثل هزيمة العقاب سنة 609 
هـ – في تشكيل الحساسية الشعرية لأحد 
ثقافية  قراءة  بناء  في  مسهمًا  الشعراء، 

معمّقة للنص.
وتبرز قيمة أخرى للكتاب في دقّة توثيقه، 
واعتمادِه مصادر متنوعة تجمع بين كتب 
والمجاميع  والرحلات  والطبقات  التراجم 
الشعرية والنصوص المتفرقة، إضافة إلى 
تحليل الكيفيات التي وصلت بها الأشعار، 
قلة والرواة. وهذه صفة  ورصد سلسلة النَّ
في  علميًا  معتمدًا  الكتاب  تجعل  أساسية 
الأدبي  التاريخ  في  للباحثين  ومفيدًا  بابه، 

الأندلسي.

   ومع تقدير الجهد الكبير المبذول، يمكن 
تسجيل ملاحظة يسيرة تتعلق بعدم توافر 
نصوص شعرية كافية لبعض الشعراء، مما 
يجعل الصورة الفنية غير مكتملة تمامًا، على 
الرغم من محاولات المؤلف سدّ هذه الفجوة 
بالتحليل المقارن والاستنباط التاريخي. وقد 
يكون من المفيد في طبعة قادمة إضافة 
مقارنة ختامية بين التجارب الثلاث، بما يعزز 

البعد التركيبي للعمل.
وكشفت الدراسة أنّ شهرة هؤلاء الشعراء 
في زمانهم لم تكن فقط بسبب ارتباطهم 
بدوائر الحكم وبلاطات الخلفاء والأمراء، فقد 
كان لكل واحد منهم علاقة بملوك عصره 
وبلده بدرجة أو بأخرى، بل إنّ مكانتهم بين 
شعراء أزمنتهم وعلوّ كعبهم في مجال الشعر 
كانت من أسباب تلك الشهرة التي نالوها، 
وقد دلّ على ذلك ما وقفت عليه دراسة 
الدكتور جرّار من براعة فنية في قصائدهم 

وتفرّد كلّ منهم بسمات فنية خاصّة.

 | مراجعات |مراجعات

كتب: عمر أبو الهيجاء )عمّان(

يعد الناقد والباحث الأردني الفلسطيني 
المشتغلين  أهم  من  جرار  صلاح  الدكتور 
بالأدب الأندلسي في الوطن العربي بدأب 
وجهد عميقين، سواء بالنقد والبحث والكشف 
القارئ  تطلع  لم  الأندلس  من  عن شعراء 
قبل.  من  وسيرهم  تجاربهم  على  العربي 
الدكتور  إصدارات  خلال  من  هذا  يتجلّى 
جرار التي عُنيت بالأدب الأندلسي بمختلف 
مراحله وخصائصه وأشكاله الإبداعية. وتعدّ 
كتبه إضافة نوعية للمكتبة العربية، ومرجعاً 
للباحثين والدارسين من طلبة الدراسات العليا. 
ضمن هذا السياق، صدر حديثاً عن الجمعية 
عمّان،  في  الأندلسية  للدراسات  الثقافية 
الأندلسية«  »الإصدارات  سلسلة  وضمن 
»شعراء  بعنوان  جرّار  للدكتور صلاح  كتاب 
أندلسيّون في الظلّ.. أخبارهم وأشعارهم«. 
يبحث في كتابه الجديد سير ثلاثة من شعراء 
الأندلس المغمورين في زماننا والمشهورين 
في أزمنتهم، أولهم من عصر الخلافة الأموية 
في الأندلس، وهو إسماعيل بن بدر )ت351 
هـ(، والثاني من عصر الطوائف والمرابطين، 
وهو ابن الفرّاء الأعمى )من القرن السادس 
الهجري(، وثالثهم من عصر الموحّدين، وهو 

أبو جعفر أحمد بن طلحة الشقري )ت 632 
هـ(، وقد ألحق المؤلّف في نهاية سيرة كلّ 
شاعر ما تمكّن من العثور عليه من أشعارهم. 
   يأتي كتاب »شعراء أندلسيون في الظلّ« 
علمي  مشروع  إلى  جديدة  حلقة  ليضيف 
متواصل يعتني بإحياء طبقات من الشعراء 
الأندلسيين الذين لم يحظوا بما يستحقونه 
يهدف  لا  فالكتاب  وتحقيق.  دراسة  من 
إلى إعادة عرض ما هو معروف من نتاج 
تركيب  إعادة  إلى  يسعى  بل  الأندلسيين، 
ظلّوا  لشعراء  والتاريخية  الشعرية  الصورة 
»مجهولين« لقرون عديدة للقراء والباحثين، 
إذ ينقلهم المؤلف من دائرة الظل إلى ضوء 

البحث العلمي.
   يتضح منذ الصفحات الأولى للكتاب 
أنّ المؤلف يتعامل مع مادته برؤية منهجية 
واضحة، قوامها الاستقراء التاريخي الشامل، 
وجمع الأخبار المتناثرة في مصادر متعددة، 
ثم قراءة هذه الأخبار في ضوء السياقات 
السياسية والاجتماعية والثقافية التي عاشها 
هذه  وتُعَدّ  الدراسة.  محلّ  الثلاثة  الشعراء 
المقاربة من أبرز نقاط القوة في العمل، إذ 
تجعل دراسة الشعراء جزءًا من حركة التاريخ 
وضمن السياق التاريخي الأندلسي، لا مجرد 



87 7071 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

إنّ  القول  إلى  يفضي  الاستخلاص  هذا 
أو  أيّ شاعر  إلينا من شعر  كثرة ما وصل 
الشاعر  لمكانة  دقيقاً  معياراً  ليست  قلّته 
إنّ بعض  الشعريّ، بل  إنتاجه  أو مستوى 
الشعراء المقلّين قد يكونون أكثر إجادة وإتقاناً 
لقصائدهم، وأكثر إبداعاً في صياغتها وبنائها 
ومضامينها من بعض الشعراء المكثرين. 

الحكم على  الإنصاف  ليس من  أنه  كما 
شاعر ما بأنّه مُقِلٌّ أو مُكْثِر بالاعتماد على 
ما وصل إلينا من شعره، فكم من شاعر له 
ر له  دَّ ديوان معروف في عصره لكنّه لم يقَُ
الذين  إنّ في شعر الشعراء  إلينا.  الوصولُ 
قصائد  إلّا  أشعارهم  من  إلينا  يصل  لم 
ومقطوعات متناثرة نصوصاً وكنوزاً تستحق 
التنقيب والتأمّل والدراسة لما تحتويه من 

لذا فإنّ مثل هؤلاء  قيمةٍ فنيّة ومعرفيّة. 

الشعراء يوفّرون باباً واسعاً ومجالًا فسيحاً 

للدراسات الأدبية الأندلسيّة جمعاً واستقصاءً 

ودارسة وتحليلًا وتحقيقاً.

إنّ كتاب »شعراء أندلسيون في الظلّ« يمثل 

إضافة علمية رصينة للدراسات الأندلسية، 

وتمنح  البحث،  دائرة  توسيع  في  تسهم 

الشعراء المغمورين حضورًا جديدًا في المشهد 

منهجية  على  ينهض  كتاب  وهو  الأدبي. 

محكمة، وتحقيق دقيق، وقراءة فنية واعية، 

تجعل منه عملًًا جديرًا بالاهتمام والاحتفاء، 

ومصدرًا مهمًا للباحثين في الشعر الأندلسي، 

وتاريخ الثقافة العربية في الغرب الإسلامي.

مراجعات

مســارات
الدكتور صلاح جرّار، من مواليد قرية كفر قود بقضاء جنين 
في فلسطين، عام 1952. شغل مناصب عليا عدة، منها وزير 
الثقافة في الأردن، والأمين العام للوزارة. يحمل رتبة أستاذ منذ 
العام 1982، بعدما نال درجة الدكتوراة في الأدب الأندلسي 
من جامعة لندن. عمل أستاذًا في اللغة العربية وآدابها في عدد 
من الجامعات، وأستاذاً للأدب الأندلسي في الجامعة الأردنية. 
له العديد من المساهمات العلمية والأكاديمية والثقافية، إلى 
جانب عشرات الأبحاث والكتب المنشورة والمحققة في النقد 
والتراث والأدب، أصدر في الشعر: »ترويدة الغيم والشفق«، 
و»في طريقي إليك«؛ وفي مجال الدراسات: »دراسات جديدة 
في الشعر الأندلسي«، »مدينة مالقة.. أردن الأندلس، صفحة 
المستكفي«،  بنت  »ولّّادة  الأردني«،  التاريخ  من  مجهولة 
»زمان الوصل.. دراسات في التمازج الحضاري والتفاعل 
الثقافي في الأندلس«، »صلاة في أروقة الزهراء.. 
قراءة في المشهد الحضاري الأندلسي في القرن 
الرابع الهجري«، »المثقف والتغيير.. في المشهد 

الثقافي المعاصر«.

بقلم: الدكتور محمد حقي سوتشين
ص للاحتفاء بتجربة الشاعر نجوان  ا خُصِّ في مدينة نُونسي الفرنسية، احتضنت جامعة اللّورين، قبل أيامٍ، يومًا دراسيًّ
درويش، بمشاركة باحثين من فرنسا وإيطاليا والعالم العربي وتركيا والهند. توقّف المشاركون عند مسارات متعددة من 
ا. أما أنا، فانطلاقًا من مختارات “كلامٌ عند مَدخلِ القدس”  شعره وكتاباته عبر ربع قرن نَشَرَ خلالها أحد عشر عملًًا شعريًّ
التي قمت بإعدادها وترجمتها إلى التركية والصادرة في عام 2023، حاولت رسم الملامح الأساسية لشعريته، وأودّ هنا 

أن أشارك القرّاء بعضاً من خلاصات هذه القراءة.
في شعر نجوان درويش، لا تعود فلسطين سردية سياسية ولا مأساة اجتماعية بالمعنى المباشر، بل تتحول إلى عتبة 
قة”، تتأرجح باستمرار بين الوجود والعدم، والزمن والكارثة، واللغة والصمت. الزمن لديه غير خطيّ، كما نرى  وجودية “معلَّ

في قصيدتي “نوم في غزة” و”انتهى القصف”، حيث تختلط البداية بالنهاية، والنوم بالموت، واليقظة بالصدمة.
قون”، و”لم  قة”، و”تَعِبَ المعلَّ هذا التحوّل لا يقتصر على الزمن، بل يمتد إلى المكان أيضًا. في قصائد مثل “أرض معلَّ
قًا، لا يُبلَغ ولا يُرتَحَل عنه.  نكن نتوقف” تخرج فلسطين من كونها جغرافيا محدّدة، لتغدو فضاءً وجوديًا وروحيًا معلَّ
ر الإنسان أو تذيبه، والوطن يتحول إلى جسد - شبح، هو في آنٍ واحد مَن  “الأرض مُدلّّاة كالذبيحة”، والمدن إما أن تُحجِّ

يترك ومَن يُترَك. هكذا يفهم نجوان المنفى باعتباره اقتلاع الوجود من أرضه الأولى.
أما الهوية، فلا تظهر في عالم نجوان بوصفها كيانًا واحدًا مغلَقًا. في نصوص مثل “بطاقة هُويّة”، و”غناء كُرديّ في 
ف الذات تعريفًا بيولوجيًا ثابتًا. الهوية، عنده، حركة سيّالة بين ذاكرات تاريخية مقموعة. الصوت الذي  المقتلة”، لا تعرَّ
يتنقّل بين الكردي، والأرمني، والأمازيغي، والآرامي والأندلسي، يعيد تعريف الهوية لا بوصفها انتماءً جماعيًا، بل مجالًًا 
ا من القرب، تصنعه التجربة المشتركة للألم. بهذا المعنى، لا تعود الفلسطينية شأنًا خاصًا بالفلسطينيين وحدهم،  أخلاقيًّ
بل تصبح ذاكرة مشتركة لكل الشعوب التي ذاقت القمع، وتذوب الحدود بين الأنا والآخر في مستوى شعريّ يعيد 

التفكير في الهوية باعتبارها تعددية جذرية.
تحتل الأغنية موقع القلب في هذه الشعرية، جماليًا ووجوديًا في آن واحد. صوت أم كلثوم الذي لا ينكسر، والنغمة 
الضائعة للصوفي المَكْناسي أبي الحسن الششتري، وأغاني الأندلس التي لم يبقَ منها سوى أثرها، وصوت وردة 
الجزائرية الذي يرنّ في عيون محكومين يسيرون إلى الإعــدام، كلها تجعل من الأغنية بيتًا آخر للذاكرة، ووطنًا مؤقتًا 
فْ  للخسارة. ما دامت الأغنية مستمرة يظل الشاعر مقيمًا، وحين تنتهي يعود لاجئًا من جديد: “بَلدي الأغنية/ وما إنْ تتوقَّ

حتّى أعود لاجئًا”. وتقف اللغة في قلب هذا العالم الشعري بوصفها المسألة الأكثر حرجًا. اللغة ليست أداة تعبير 
فحسب، بل آخر بيت بقي لفلسطين في مواجهة الإبادة. وكابوس تنقية “معجم البلدان” من العربية يكشف أن 

محو اللغة يعني في الوقت نفسه محو التاريخ والجغرافيا والقداسة، لذلك تتحوّل الكلمة في شعر نجوان 
درويش إلى صليب ثقيل لا بد من حمله، وإلى سند وحيد يمنع الانهيار. إذا مُسِحت اللغة اختفت المدينة، وإذا 
م لا نعرف إلّّا أنه  انكسرت الكلمة سقطت الذاكرة. تبدأ القصيدة التي حملت المختارات عنوانها بضمير متكلِّ
إنسان عربيّ. السخرية، من جهتها، تشكل أحد أكثر أدواته حدة في تفكيك الخطابات السياسية واللاهوتية. قلب 
الصليب/ الضحية من المفعول به إلى الفاعل، ومقاربة القداسة بشكل إنساني متمسك بالكرامة، وتحديث 
ل من مطلقيّة العنف، وتفضح  استعارة النازي، و”فبركة” الهوية، كل ذلك يدل على استراتيجية شعرية تُقلِّ

الأساطير الإيديولوجية بدل أن تعيد إنتاجها.
أما الشكل - من قِصر الأسطر، والحذف، والإيقاع المكسور، والانتقال بين النثر والشعر- فلا يمكن قراءته بوصفه 

ا صرفًا، فالزمن الفلسطيني المقطوع يتحول في القصيدة إلى إيقاع مبتور، والمكان المخلوع  خيارًا جماليًّ
إلى أسطر متشظية، والوجه غير القابل للقول في الصدمة إلى مساحات صمت. حين تُقرأ هذه العناصر 

مجتمعة، تتبدّى قصائد “كلام عند مدخل القدس” عالمًا شعريًا متكاملًًا يعيد بناء أثر العنف الاستعماري 
على الزمن والمكان واللغة والذات والذاكرة. يكتب الشاعر المأساة الفلسطينية من دون شعارات 

وخطابات، ومن دون أسرها في السياسة المباشرة. ولهذا تحديدًا، يُعدّ صوتًا فريدًا في الشعر العربي 
الحديث، حوّل الكسر والصمت والحذف والتعليق والتعدّد إلى مقولات شعرية قائمة بذاتها.

شعريّة »كلام عند مدخل القدس«

• مستعرب ومترجم من تركيا

مشكال ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ



87 7273 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

»الحدود المتخيّلة«.. 
الصورة أقوى من الخريطة

والنموذج الفرنسي في المغرب. فبينما بنى المارشال ليوتي شهادات ومذكرات ووثائق عربية تكسر احتكار المعنى
»المدينة الجديدة« بمحاذاة »المدينة العتيقة«، مستثمرًا سحر 
يخدم  مفتوح  متحف  داخل  لاحتوائه  الإسلامي  المعمار 
الهيمنة الفرنسية، اختارت إسبانيا أن تمضي أبعد في استعارة 
الأندلس باعتبارها جسرًا عاطفيًا وثقافيًا للسيطرة. لم يكن 
الهدف هدم المدينة التقليدية، بل تحويلها إلى مرآة لذاكرة 
إسبانية جريحة تريد تعويض الخسارة التاريخية عبر امتلاك 
الموضوع الأندلسي خارج شبه الجزيرة. هكذا يصبح المعمار 
أداة حكم، لا في بنيته المادية فحسب، بل في رسالته الرمزية 

وما يزرعه من عادات نظر وتمثّل للذات والآخر.
الفرنسية عن  المتخيلة« الصادرة طبعته  كتاب »الحدود 
منشورات لارمطان، في نوفمبر/ تشرين الثاني عام 2020، 
ينتقل في قسمه الثاني، إلى فاس 1912، بوصفها لحظة 
)الكولونيالية(.  الاستعمارية  البصرية  الذاكرة  في  تأسيسية 
بعد توقيع معاهدة الحماية، انفجرت المدينة غضبًا، فهرعت 
عدسات الصحف الأوروبية لتلتقط مشاهد »الأيام الدامية«. 
م كوثائق عن قمعٍ تعرض له السكان،  لكنّ الصور لم تُقدَّ
غير  فوضويون  الأهالي  جاهزة:  على سردية  »أدلّة«  كـ  بل 
عقلانيين، والجيش الأجنبي يجلب »النظام«. يقرأ ألكانتود 
ترتيب  »مرآة«.  منها  أكثر  بوصفها محكمةً  اللقطات  هذه 
الإطار، زاوية الالتقاط، حضور البندقية في المقدّمة والمآذن 
والوجوه  الخراب  تُظهر  التي  اللقطات  اختيار  الخلفية،  في 
المتشنجة، كل ذلك يصنع حقيقة مُوازية تحل محلّ الواقع. 
من هنا يصبح السؤال: هل تسجّل الصورة ما حدث؟ أم 

تسجّل ما يُراد لنا أن نُصدّقه عمّا حدث؟
ولا يقف التحليل عند لحظة التصوير، بل يتعقّب دورة 
إلى  ستنتقل  اللقطات  فهذه  الذاكرة.  في  الصورة  حياة 
أرشيفات ومجلات ومعارض، وتُعاد طباعة بعضها في كتب 
مدرسية وملصقات سياحية ومنشورات توثيقية، فتترسخ 
في المخيال الجماعي بوصفها »حقيقة« عن المدينة وأهلها. 
يلفت المؤلف إلى أنّ هيمنة الصورة ليست آنيّة، إنّها استثمار 
طويل الأجل. حيث تُستخدم اللقطة، بعد عقود، في تثبيت 
مواقف سياسية معاصرة عن »الجار الجنوبي« أو عن الهجرة 
لة تعمل بصمت، لكنها تعيد  أو عن الإسلام. فالحدود المتخيَّ

تشكيل التصوّرات والعلاقات العامة والسياسات.
إعادة  رحلة  ألكانتود  يتابع خوسيه  الثالث،  القسم  وفي 
التملّك التي قامت بها الذاكرة المغربية المعاصرة تجاه هذا 
الأرشيف. فبعد الاستقلال، لم يعد ممكنًا التعامل مع الصور 

الاستعمارية بوصفها وثائق »موضوعية«. لقد صارت مادة 
إشكالية تحتاج إلى تفكيك وإعادة تأويل. يبرز هنا سؤالان 
يترددان في الكتاب: كيف نقرأ صورةً صُنعت ضدّنا؟ وكيف 
نحولها من جرحٍ رمزي إلى وثيقةٍ نقدية؟ بعض المشاريع 
المغربية، بحثية وفنية، سعت إلى قلب المعنى. تُعرض الصور 
القديمة اليوم بوصفها شهادات على العنف الرمزي، وتُشرح 
للعموم آليات تكوينها، وتُقارن بشهادات محلية ومذكرات 
ووثائق عربية لتكسير احتكار المعنى. غير أنّ المؤلف ينبه، 
بحذر، إلى أنّ الاستعمار الرمزي لا يزول بسهولة. فالصورة 
كت، قد تستعيد نفوذها متى غاب التأطير  القديمة، وإن فُكِّ

النقدي أو سيطر الخطاب الشعبوي.
يُسجّل الكتاب مساهمةً أساسية في دراسات الاستشراق 
الإيبيري. فبينما شغلتنا لعقود قراءات الاستشراق البريطاني 
والفرنسي، ظلّ النموذج الإسباني أقلّ حضورًا في المكتبة 
دولة  مركّبة.  حالة  المؤلف،  يذكّرنا  كما  وإسبانيا،  العربية. 
أوروبية جنوبية نظر إليها »الشمال الأوروبي« باستعلاء، ما 
ولّد لديها رغبةً في إثبات الذات عبر الجنوب. دولة تحمل ذاكرة 
الفقد الأندلسي وما يرافقها من حنين، ودولة مارست، في 
شمال المغرب، استعمارًا متأخرًا جمع بين العنف الميداني 
والبحث عن شرعية جمالية. لذا تأتي قراءة ألكانتود بلا نبرة 
تبريرية أو دفاعية، بل بنبرة تفكيكية تُعلي من شأن الوثيقة 

وتحترز من الاستنتاجات السهلة.
قيمة العمل لا تتوقف عند الماضي. فالمؤلف يمدّ خيوط 
الذي  ما  اليوم.  نعيشه  الذي  الشاشات  زمن  إلى  القراءة 
تغيّر؟ تقنيًا تغيّر الكثير: الهواتف الذكية، وسائل التواصل، 
الأمر،  لكن في جوهر  الإيقاع.  تسارع  الاصطناعي،  الذكاء 
يسأل الكتاب السؤال نفسه: من يملك الصورة؟ من يقرّر 
معناها؟ هل تُنتج الصورُ الوقائعَ أم تكتفي بكشفها؟ إنّ 
ما فعله الاستعمار باللوحة والعمارة والفوتوغرافيا، تفعله 
اليوم منصّات هائلة بالخبر واللقطة والهاشتاغ. إنها تصوغ 
المخيال العام وتحدّد »حدودًا متخيلة« بين شعوب الجوار، 
قد لا تشبه خرائط السياسة، لكنها تُصعّب التواصل وتُثبّت 
سوء الفهم، وتُعيد تدوير الصور النمطية بأشكال »معاصرة«.
ومع أنّ المؤلف يقارب مادته بصرامة أرشيفية، إلّّا أنّ 
المكتبة  تحتاجها  بحثية  اقتراحات  على  يظلّ مفتوحًا  كتابه 
زمن  في  المغربي  التلقي  صوت  توسيع  أوّلها،  العربية. 
الحماية، ليس عبر النخبة وحدها، بل عبر اليومي الشعبي: 
المتداولة،  النكت  الأغاني،  الرسائل،  المحلية،  الصحافة 

 | مراجعات |مراجعات

خوسيه أنطونيو غونثاليث ألكانتود

كتب: محمد حمودان )باريس(

يقدّم الأنثروبولوجي الإسباني، خوسيه أنطونيو غونثاليث 
لما  معمّقة  قراءةً  لة«  المتخيَّ »الحدود  كتابه  في  ألكانتود، 
التي  المرئية  التخوم غير  الثقافية. أي تلك  الحدود  يسمّيه 
تُصاغ في الوعي عبر الصورة والفنّ والذاكرة، وتصبح، مع 
الوقت، أكثر قوةً وتأثيرًا من الحدود السياسية والعسكرية 
والجغرافية التي تبيّنها الخريطة. ينطلق المؤلف من علاقة 
متوترة وطويلة بين إسبانيا والمغرب، حيث ظلّت الأندلس، 
بما تحمله من رموز وأساطير وتمثّلات، خزّانًا جماليًا وسياسيًا 
يُعاد استثماره كلّما احتاجت الدولة أو النخبة الثقافية إلى مبرّر 
تاريخي للحضور في الضفة الجنوبية. الكتاب ليس تدوينًا 
سرديًا للحماية الإسبانية، ولا أرشفةً محايدة لصور قديمة. 
إنّه تشريح دقيق للكيفية التي تُنتج بها الصورة معنى العالم، 
وكيف تُدار السلطة عبر الجماليات والمعارض والعدسات 

والواجهات المعمارية.
يُعرف  ما  جذور  في  ألكانتود  يحفر  الأوّل،  القسم  في 
بالأسلوب »الإسبانو ـ موري«، وهو تسمية فنية تبدو، في 
ظاهرها، احتفاءً بالأندلس والمغرب، لكنها في العمق سياسة 
تمثيل. فحين تُستعاد الأقواس العربية والقباب والزخارف 
الهندسية في قصور ومعارض ومباني رسمية، لا يكون 
الأمر مجرد إعجاب تراثي. بل يشتغل هذا الاختيار الجمالي 
بوصفه خطابًا يُسوّغ الحاضر باسم الماضي: »نحن هنا لأننا 
كنّا هنا«. وبهذا المعنى يتحوّل الحنين الأندلسي من ذاكرة 
مشتركة إلى أداة هيمنة، لأنّه يمدّ صلاتٍ متخيلة بين هويةٍ 
إسبانية معاصرة وأرضٍ مغاربية تُرى كامتداد رمزي لتاريخ 

انقطع بسقوط غرناطة.
تُضيء قراءة المؤلف مقارنةً مهمّة بين النموذج الإسباني 



87 7475 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

الذاكرة الشفوية. وثانيها، 
الصورة  صناعة  تتبّع 
الإسبانية عن المغرب بعد 
السبعينات: كيف تحوّلت 
من »الآخر الأندلسي« إلى 
أثر  المهاجر«؟ وما  »الجار 
الاقتصادية  التحوّلات 
والسياسية داخل إسبانيا 
على هذا التمثّل؟ وثالثها، 
المخيال  انعكاس  دراسة 
المغرب  الأندلسي داخل 
نفسه حين يُستعاد مثل 
تزيّف  ثقافية  يوتوبيا 
الحاضر أكثر مما تفهمه. 
تنقص  لا  الأسئلة  هذه 
بل  الكتاب،  قيمة  من 
تؤكد أهميته. فهو يزوّدنا 
بالأدوات المنهجية التي نحتاجها لنكتب نحن تاريخ الصورة، 

بدل أن تُكتب لنا.
من بين الصفحات اللافتة في العمل تحليله للملصقات 
في  »الأندلس  ملصقات  ومنها  الكولونيالية،  والمعارض 
زمن المور« التي تعرض فرسانًا بلباسٍ شرقي على صهوة 
خيولٍ مندفعة، حيث يتجاور العنف والإبهار، الخطر والفرجة، 
الفوضى الملوّنة والنظام الأبيض. في هذه الصور الطافحة 
بالحركة، لا يُسمع صوت محلي واحد. ومع ذلك تُباع للعموم 

بوصفها »استعراضًا ثقافيًا«. يقرأ ألكانتود هذه المواد بوصفها 
أجهزة لإنتاج الخيال السياسي. فهي تُمتّع وتُهوِل في الآن 
ذاته، وتثبت في المخيّلة أنّ »هناك آخر« لا يستقيم إلّّا إذا 
أعدناه إلى نموذج أندلسي رومانسي أو إلى صورة بدائية 
تحتاج إلى تأديب. إنّها، بتعبيره، حدودٌ لا تُرى، لكنها تعمل، 

بكفاءة عالية، في العيون.
أنّ خوسيه  التأكيد  ينبغي  الكتاب،  فهم  يُساء  لا  ولكي 
أنطونيو غونثاليث ألكانتود لا يكتب بدافع الإدانة الأخلاقية 
وحدها، بل بدافع المساءلة المعرفية. فالأرشيف لا يُحرق، 
وُلدت  كيف  نكشف  كي  ويُقارن،  تأطيره  ويُعاد  يُقرأ  بل 
ل  الصورة وكيف جرى ترويجها وكيف استقرّت في المتخيَّ
العام. ومن هنا تأتي قيمة هذا العمل لطلاب التاريخ والفنون 
والإنسانيات. إنّه درسٌ في القراءة البصرية، في فهم »لغة 
الإطار«، في تحليل »سلاسل التداول« التي تنقل الصورة 
من المصوّر إلى الصحيفة إلى الأرشيف إلى المدرسة إلى 
السياحة إلى السياسة. إنّها رحلة طويلة لصورة واحدة، لكنها 

كفيلة بصناعة »حقائق« تستمر أجيالًًا.
لا  التحرّر  بأنّ  لة«  المتخيَّ »الحدود  يذكّرنا  المحصلة،  في 
يكتمل بجلاء الجنود. فحتى بعد نهاية الحماية وبُعد المسافة 
الزمنية، تظلّ الصور القديمة تعمل إذا لم نُنتج صورًا مضادّة، 
وإذا لم نُنشئ سردياتنا من داخل تجربتنا. التحرّر، في معناه 
العميق، هو تحرير الخيال: أي القدرة على النظر إلى الذات 
والجار بلا وصاية قديمة ولا مرآة مزيّفة. وهو ما يجعل هذا 
الكتاب ليس مجرّد بحث في الماضي، بل كتابًا عن حاضرٍ 

يتشكّل يوميًا في فضاءات الضوء والظلال.

مراجعات

سيرة الأنثروبولوجي
خوسيه أنطونيو غونثاليث ألكانتود، أنثروبولوجي ومؤرخ من إسبانيا، وُلدَ في غرناطة عام 1956. 
درس تاريخ الفن وعلم الآثار في جامعة غرناطة، وتابع دراسات ما بعد الدكتوراة في فرنسا. أستاذ 
الأنثروبولوجيا الاجتماعية بجامعة غرناطة. يهتمّ بالذاكرة المتوسطية وتمثّلات الأندلس في الثقافة 
الإسبانية، وبالعلاقات التاريخية والرمزية بين إسبانيا والمغرب. عضو في الأكاديمية الملكية الإسبانية 
للعلوم الأخلاقية والسياسية. اشتغل باحثًا زائرًا في جامعات عدّة، من بينها جامعة هارفارد، والمدرسة 
العليا للدراسات في العلوم الاجتماعية في باريس. يمزج في مشروعه بين الأنثروبولوجيا التاريخية، 
ودراسات الصورة، وتحليل الخطاب، سعيًا إلى تفكيك البنى الرمزية التي صاغت المخيال الإسباني 

عن »الآخر« المغاربي.

الطريق السريع للمعلومات 
وتغيير المجتمعات

مرحبـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــا

بقلم: الدكتور صالح أبو أصبع

تلعب تكنولوجيا الاتصال دوراً مهمّاً ومتزايداً في البيت والعمل والمدرسة والنشاط السياسي والاجتماعي 
والعلاقات الدولية. ويستفيد منها كلّ البشر مهما اختلف مستواهم الاجتماعي أو مستوى ذكاؤهم أو 

تعلمهم أو حالتهم البدنية.
تحدث تكنولوجيا الاتصال تغييرات جذرية وعميقة في مجتمعاتنا، تتجاوز البعد التقني لتصل إلى صميم 
الحياة اليومية في العلاقات الاجتماعية، والثقافة، والاقتصاد، والسياسة. وهذا ما فعلته بتقريب المسافات 
وتوفير المعرفة وتعميم المعلومات، ولكنها قد تؤدي إلى تحديات تتعلق بالهوية الثقافية، والعزلة، 
وفقدان الخصوصية. ويكمن التحدي الأكبر في كيفية توجيه هذه التكنولوجيا لخدمة الإنسان، لا أن يصبح 

أسيرًا لها.
   استطاعت تكنولوجيا الاتصال خلال عقود عدة أن تُغيّر مجتمعاتنا بطريقة تجاوزت فيه كل المبتكرات 
السابقة، وكان لها تأثيراتها وتطبيقاتها على مستوى نشاط الأفراد والقطاع الخاص والنشاط الحكومي، 

وهذا يولّد تحديات على مستويات الجماعة والمجتمع المحلي والمجتمع الدولي. 
لقد تم بناء الطريق السريع للمعلومات، ما أدّى إلى الزيادة الكبيرة في تدفق المعلومات بانتقالها من جميع 
أنواع الفضاء السيبراني إلى أماكن العمل والمنازل ومقاهي الانترنت، بحيث يشكّل علاقة اتصالية بين 
طرفين ببث واسع للصور والصوت والكلمات. ويسمح الطريق السريع لأي شخص لديه كاميرا رقمية توزيع 

صوره في العالم. 
 إذن، يتم تقديم أنظمة الاتصالات الحديثة كأمل لحياة أفضل ومجتمع أكثر عدالة يرتبط تأثيرها بالزيادة 

الحتمية لتبادل المعلومات وسرعتها، والطرق التي بها يمكن لهذه الميزة أن تعيد تشكيل ما هو 
قائم بالنسبة للأفراد والمؤسسات. ومع الذكاء الاصطناعي، باتت تكنولوجيا الاتصال أكثر قرباً 
وأسرع في تغيير المجتمعات بشكل لم نعهده من قبل. ونخلص إلى أن أبرز تأثيرات تقنية 

الاتصال الجديدة تتمثل في الآتي: أولًا: أدت هذه التقنية الحديثة إلى تغيير أنماط التواصل 
الاجتماعي والتفاعل بين الناس، إذ أصبح بإمكان التواصل الفوري مع أي شخص في 
العالم. كما عملت على إعادة تشكيل العلاقات الأسرية، وتقريب المغتربين، لكنها أحيانًا 
تقلل من التواصل الحقيقي داخل الأسرة.  ثانياً: التأثير على الثقافة والهوية الوطنية بنقل 

القيم والمعايير الجديدة، ما يؤثر على الهوية الثقافية المحلية. ثالثاً: تغيير أساليب التعليم 
بتعزيز التعليم الإلكتروني والحصول على كمّ هائل من المعلومات والمعرفة، فأصبح من 

السهل للمتعلم الوصول عن بُعد إلى المعلومات والمعرفة التي يبحث عنها. 
رابعاً: تغيير في أساليب العمل والاقتصاد بظهور العمل عن بُعد والتجارة 
الإلكترونية والعملات الرقمية والتسويق الرقمي، واختفاء بعض الوظائف 
التقليدية. خامساً: تعزيز المشاركة السياسية عبر الإنترنت، ما أدى للتأثير على 

الوعي السياسي والمشاركة باستخدام منصات التواصل الاجتماعي.

• كاتب قصصي وروائي وناقد وأستاذ 
في الإعلام، من الأردن وفلسطين

sabuosba@gmail.com



87 7677 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

إريك سادان يحذر 
من »استقالة الإنسان«

الفيلسوف الفرنسي يرى الذكاء الاصطناعي نوعاً جديداً 
من السلطة الخفية

والتقدير، مما يعني أننا نمنحها ما يحدد إنسانيتنا في جوهرها. 
يصف سادان هذه المرحلة بـ»المنعطف أو التحول الإبداعي 
والفكري للذكاء الاصطناعي«، ويعتبر أن بدايته الفعلية كانت 
مع إطلاق »تشات جي بي تي« في 30 نوفمبر/ تشرين الثاني 
2022، موضحاً أنها العتبة التاريخية التي انتقلت بالمبادرة من 
الإنسان إلى الآلة، في وضع الكلمات والصور في العالم، بل 
وفي توليد توجيهات تحدد سلوك الإنسان: ماذا يفعل، أو 

ماذا يشتري، أو كيف يصوّت ومن ينتخب؟ 
تلك  النوم  يستطع  لم  إنه  الفرنسي  الفيلسوف  يقول 
الليلة؛ إذ أدرك أن حدثاً فريداً في تاريخ الإنسانية قد وقع: 
بدأت الآلات تمارس وظائفنا العقلية والرمزية، وهذا التطور 
ليس تقدماً، بل بمثابة انحدار نحو شكل من »لغة الموت«، 
تتحول خلاله الآلات إلى فاعل في المجال الرمزي للإنسان.

النماذج اللغوية، بحسب سادان، لا تفكر ولا تبتكر، بل تعيد 
ن، معتمدة على الحسابات التي  تركيب ما هو مُسبَق ومُخزَّ
تنتج  بما يجعلها  الأخرى«،  احتمالًا بعد  الأكثر  »الكلمة  تحدد 
خطاباً مقبولًا ظاهرياً ولغة متماسكة شكلياً، لكنهما تخلوان 
من التجربة الحية واللمسة الإنسانية الفريدة ومن اللامتوقّع 
الكلام  ينشأ تجانس عميق في  الإنساني.  الفكر  يميّز  الذي 
ف  نَتعَرَّ ما  وكل  والانزياحات،  النتوءات  يمحو  آلياً،  المُنتج 
النمطية،  اللغة  هذه  وتميّزه.  الكاتب  فرادَة  على  خلاله  من 
الذكاءات  تنتجها  التي   - أو »الثاناتولوغوس«  الميتة –  اللغة 
الاصطناعية التوليدية »تقتل العفوية وتحوّل العالم إلى إعادة 
صياغة لا متناهية لما سبق إنجازه وبرمجته، فلا نكون أمام 
لغة تولّد المعنى، بل أمام لغة تُعيد ما حدث بالفعل«. ومن 
ثمّ فإنّنا ندخل عصراً يُقاس فيه الإبداع بالإحصاء، ويُقاس 
قوله،  يمكن  لما  معياراً  تفرض  إنها  بالخوارزميات.  الخيال 
التجريبي  التكثيف  السياسة، وتستبعد  الخطاب من  وتُفرّغ 
الذي يصنع الأدب والفكر، بل وحتى الكتابة المهنية اليومية. 
ويصف إريك سادان هذا الوضع بأنه »تدجين للإنسان داخل 
منظومة رأسمالية لغوية«، حيث تتحوّل اللغة إلى أداة تسويقية 
تُخاطب الفرد بما يتناسب مع ملفّه النفسي والتجاري، لتقوده 
إلى فعل الشراء أو الامتثال. وبذلك تصبح الكلمة – وهي رمز 
الحرية الأولى – وسيلة للحكم والتوجيه، لا للتعبير أو التواصل.

من أخطر ما يرصده سادان في »صحراء ذواتنا« هو ما يسميه 
بـ»الرأسمالية اللغوية«. فالذكاء الاصطناعي، بحسبه، يؤسّس 
لنظام جديد من السيطرة لا يعتمد على القوة أو القمع، بل 
على »الاستجابة الطوعية« لما يجري تلقينه من لغة وصور. 

ومع الانتشار الواسع لأدوات إنتاج النصوص والصور، فإننا 
ماضون نحو نظام التماثل الكلّي، حيث تتلاشى الفوارق بين 
الحقيقي والمصطنع، وتضيع المرجعيات المشتركة. وهو ما 
يذكره في حوار مع موقع »تيكنيكارت«، إذ يتوقع أن يؤدي 
هذا إلى »نظام اختفاء التمايز«، حيث سيصير من غير الممكن 
معرفة الصورة الأصل أو النصّ الأصل أو الصوت الأصل. 
وهو ما لا يشكل، برأيه، فقط خطراً معرفياً، بل يعد خطراً 
سياسياً أيضاً، لأن المجتمعات التي تفقد مرجعياتها الرمزية 
تفقد قدرتها على الحوار، فتغدو عرضة للعنف والانقسام. 
وما يجري ليس نتيجة انحراف طارئ، بل هو ثمرة مباشرة 
لما يسميه »الأيديولوجيا الوظيفية للحداثة«، أي ذلك الإيمان 
إنساني. فحوّلَ هذا  بأن كل تقدم تقني هو تقدم  الأعمى 
الاعتقاد، الذي تبنّته النخب الاقتصادية والسياسية، التقنية 
مؤتمرات  في  متمثلة  وطقوسه  كهنته  له  جديد  دين  إلى 
الابتكار، والوعود بالازدهار، والخطاب المهووس بالمستقبل. 
لكن »كلّ من يحدثك عن المستقبل يريد أن يبيعك شيئاً«، 
فالمستقبل في هذا الخطاب، ليس أفقاً مفتوحاً للتفكير، 
بل سوقاً للتصريف. وهذا ما دفع سادان، بالتوازي مع »قمة 
العمل بشأن الذكاء الاصطناعي« المنعقدة في فبراير/ شباط 
2025 في باريس وجمعت نحو 100 رئيس دولة وشخصيات 
بارزة في الصناعة الرقمية حول »الفرص« الهائلة التي يوفرها 
التمكين الآلي المتزايدة للأنشطة البشرية، إلى أن ينظم »القمّة 
المضادة للذكاء الاصطناعي« التي دعا فيها سادان إلى استعادة 
صوت المواطنين والمبدعين والمعلّمين، أي أولئك الذين 
يعيشون التبعات الواقعية لا الخطابات الدعائية، بهدف نقل 

النقاش من خطاب الوعود إلى خطاب الخبرات المعيش.
في المقالة النقدية التقديمية لهذا الكتاب، في »ملحق 
أن  زيربيب  ديفيد  اعتبر  الفرنسية،  لوموند  لجريدة  الكتاب« 
وأن  الأخلاقية«  اليقظة  »صوت  هو  سادان  الفيلسوف 
كتابه محاولة لـ»منع تقادم الإنسان العاقل«، فمع كل ابتكار 
جديد، يُدفع الإنسان إلى التخلي عن مهارة أو معرفة، حتى 
البُعد  عرضه  ويسجل في  فاعلًا،  لا  مجرد مستخدم،  يغدو 
الحضاري للأطروحة: فبعيداً عن النقاشات النفعية )التكلفة 
أنثروبولوجية  القضية  تبقى  والفرص(،  المخاطر  والمنفعة، 
في جوهرها؛ إذ إنّ فكرة الإنسان بوصفه كائناً يمتلك اللغة 
والحُكم والابتكار، تتعرّض للابتلاع بفعل التمكين للآلة. ويقول 
سادان إنّ الذكاء الاصطناعي يهدّد بجعلنا عاطلين عن ذواتنا 
قبل أن نُصبح عاطلين عن العمل. فحين توكَل إلى الآلة مهمة 

 | مراجعات |مراجعات

إريك سادان

كتب: المبارك الغروسي )طنجة(

يعد الكاتب والفيلسوف الفرنسي، إريك سادان، اليوم، أحد 
أبرز الأصوات النقدية التي تتناول بالدرس وبالتحليل التحولات 
الرقمية وتأثيرها على الإنسان والمجتمع والسياسة، فقد تخصّص 
في تحليل التكنولوجيا الحديثة والمنصّات الرقمية والخوارزميات، 
والذكاء الاصطناعي، من منظور فلسفي ونقدي. ويرى الذكاء 
الاصطناعي نوعاً جديداً من السلطة الخفية التي تعيد تشكيل 
سلوك البشر، وتوجّه قراراتهم، وتعيد ترتيب العالم من حولهم. 
ويدعو المفكر إلى استعادة الإنسان لسيادته على التقنية، وإلى 
الدفاع عن التفكير الحر وعن القيم الديمقراطية التي تهددها 
أنظمة القرار الآلي. والخطر لا يكمن من وجهة نظره في الآلة 
للاختيار  أهليتهم  للبشر عن  التدريجي  التنازل  نفسها، بل في 
م على أنها أكثر دقة ونجاعة.  والحكم، لصالح أنظمة تقنية تُقدَّ
في أحدث كتبه »صحراء ذواتنا.. المنعطف الفكري والإبداعي 
للذكاء الاصطناعي«، الصادر عن دار ليشابيه، يحذر الفيلسوف 
الفرنسي سادان من انقلاب أنثروبولوجي تُحدثه تقنيات الذكاء 
وبالعمل، وبالإبداع. فهذه  بأنفسنا،  الاصطناعي في علاقتنا 
التقنيات - في منظوره - أكثر من مجرد أدوات محايدة، بل هي 
»حصان طروادة لتخلّينا عن ذواتنا« ينطوي على تنازل تدريجي 
عن إنسانيتنا، ويقود إلى ما يسميه »الاستقالة الإنسانية« من 
أطروحة سادان  والوجدانية. وتقول  والخيالية  الفكرية  قدراتها 
الرئيسة إن التقنية أصبحت نظاماً شاملًا يسعى ليحل محلنا، 
بعدما جعلنا الآلات تقوم مقامنا في المهام الجسدية والآلية، ها 
نحن اليوم نعهد إليها ونسلمها مهام التفكير والتأليف والحكم 



87 7879 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

التفكير أو الإبداع أو الحكم الجمالي، فإنّنا نتنازل عن »الملَكة 
التي تجعلنا بشراً« وأصبحنا نعهد إليها اليوم بما يُميّزنا في 
الصميم: مهام التفكير، والتأليف، والحُكم. من هنا، يصبح 
الدفاع عن هذه القدرات دفاعاً عن الإنسان ككائن رمزي، لا 

كعامل أو مستهلك.
وأدرجت جريدة »لوفيغارو« كتابَ إريك سادان »صحراء ذواتنا.. 
المنعطف الفكري والإبداعي للذكاء الاصطناعي«، ضمن التقليد 
النقدي لما بعد الحداثة، وتسجل أنه يُقرّ بتحوّل »أنثروبوتقني« 
يُقلّل من قيمة المبادرة البشرية. تقدم الجريدة سادان على 
يحذّر من عبودية جديدة  الذي  التنبؤي«  »البيان  أنه صاحب 
تحت راية الذكاء الاصطناعي. فالنظام الخوارزمي لا يهيمن 
بالعنف، بل بـ»الإغراء«. يقدم لنا وعود الراحة والفعالية، لكن 
في المقابل نُسلّم له خيالنا وحكمنا الأخلاقي. ويضرب مثالًا 
من مصانع أمازون، حيث العمال يخضعون لتطبيقات تحدّد 
تحركاتهم وسرعتهم، وتحوّلهم إلى »روبوتات بشرية«. وهي 
الإنسان  بعد  لحقبة »ما  المنظور  تمهّد من هذا  ممارسات 
العامل«، حيث تُناط كلّ المهام، اليدوية والعقلية، بالأنظمة 

الذكية، فيما يُترك الإنسان بلا وظيفة ولا هوية.
وجه  في  أصرخ  أن  دوري  »ليس  يقول:  سادان  أن  غير 
الحريق، بل أن أساعد على اليقظة لإطفائه«. إنه يدعو إلى 
وعي جديد بالإنسان ككائن هشّ ولكن مسؤول. فبدلًا من 
اللهاث وراء وهم »التحسين اللانهائي«، يجب أن نعيد تعريف 
التقدّم بوصفه تحرّراً من العبودية التقنية، لا زيادة خضوع لها.
 تكمن قوة الكتاب في رفضه للأسطورة المتفائلة التي 
ترى في الذكاء الاصطناعي أداة تحرّر معرفي، إذ يبرهن أن 

الثقافة:  ففي  قسري؛  توحيد  إلى  تنقلب  التيسير  وعود 
المحتوى »المُفصّل حسب الطلب« يلبّي النزوات لكنه يلغي 
غيرية العمل الفني، أي جوهر الثقافة التي لا تقوم إلّّا على 
مفاجأتنا وهزّ يقيننا. ويوضح أن في المدرسة والجامعة، لا 
تعالج المساعدة في الكتابة والتخطيط صعوبة التفكير، بل 
تُلغي التعلّم نفسه: طرح الإشكال، بناء البرهان، اختبار الصياغة. 
بدل تجاوز رهاب الصفحة البيضاء، يتم جعلها نظاماً تعليمياً 
قائماً: يتعلم الطالب تفويض الشرارة الأولى لكل تفكير. وفي 
الصحافة: ضغط السرعة يدفع نحو قوالب جاهزة، فيختلط 
العمل الصحفي الحقيقي بمراكمة العموميات، ويزداد سوء 

الفهم الجماهيري لوظيفة الصحافة.
»صحراء ذواتنا« ليس كتاب تشاؤم، بل نداء إلى استعادة 
الكرامة الفكرية في زمن التلقين الآلي. وفي مواجهة هذه 
الكارثة، ولا يدعو سادان إلى كسر الآلات، بل إلى استعادة 
بينها:  يقترح مبادئ من  كتابه،  نهاية  الرفض«. وفي  »حقّ 
الحق في عدم الخضوع للأمر التقني، ضرورة تطوير خبرات 
مضادّة، التنظيم القانوني لا يكفي ما لم يُستند إلى رؤية 
إنسانية شاملة. ويعتبر أن الوقت حان لإعلان »عصيان رمزي«، 
رفضاً للمذهب الوظيفي الذي يقيس الإنسان بما ينتجه، لا 
بما يشعر به أو يبدعه. وفي هذا السياق، يصبح الدفاع عن 
الشعر، والخيال، والعلاقة بالآخر، مقاومة سياسية بامتياز. 
للكلام،  كغياب  لا  الصمت«،  »استعادة  إلى  سادان  ويدعو 
ليس  يميزنا  ما  بأن  ويذكّرنا  الأصيل،  للمعنى  كمساحة  بل 
قدرتنا على معالجة المعلومات، بل قدرتنا على التأمل، على 

الخطأ، على المحبة. 

مراجعات

سيرة الفيلسوف
اريك سادان، كاتب وفيلسوف فرنسي، متخصص بدراسة آثار التقنية الجديدة وتحولاتها الرقمية 
ينتقد فيه  الذي  كله وادي سيليكون«  العالم  إريك سادان: »جعل  أبرز مؤلفات  الإنسان. من  على 
هيمنة الشركات الرقمية الكبرى، و»الذكاء الاصطناعي أو رهان القرن.. تشريح لنزعة راديكالية ضد 
نهاية  الطاغية..  الفرد  كتاب »عصر  الخوارزميات، وكذلك  تنامي سلطة  يحلّل فيه  الذي  الإنسانية« 
الطيفية..  »الحياة  وكتاب  الفردية،  النزعة  تضخيم  الرقمنة في  أثر  يتناول  الذي  المشترك«،  العالم 
التفكير في عصر الميتافيرس والذكاء الاصطناعي التوليدي«، و«صحراء ذواتنا.. المنعطف الفكري 

والإبداعي للذكاء الاصطناعي«.

بقلم: عبده وازن

كلّما وقعت على كتاب يضم رسائل تبادلها روائيون أو شعراء، أشعر بحسرة على انقضاء هذا الفن الأدبي الذي ساهم 
عصرنا، بثوراته الإلكترونية والإنترنتية في إلغائه. لماذا لم يعد الأدباء يتراسلون في الحقبة الراهنة مثلما كانوا يتراسلون 

في الأيام الغابرة عندما كانت كتابة الرسائل ضرباً من الكتابة الأدبية؟ 
هل قضت الثورة التقنية الحديثة حقاً، على فنّ المُراسلة الذي كان يصنعه في آن، الكاتب الذي يدبّج الرسالة، والآخر 
الذي ينتظرها ليفتحها ويقرأها بشوق أو حزن أو فرح؟ أم لعل الوسائل الجديدة التي باتت تجمع بين الناس حيثما كانوا، 
ألغت ذلك الفن القديم وجعلت من ساعي البريد )الشخصية الجميلة والغامضة( مجرد طيف قديم، وجعلت من 

الرسالة المكتوبة جزءاً من تراث يكاد يندثر نهائياً؟ 
كم أصاب الشاعر البرتغالي فرناندو بيسوا حين وصف فن المراسلة في كونه دليلًا على الانفصال، وأن غاية الرسالة 
إلغاء هذا الانفصال ولو عبر لحظات هي لحظات الكتابة أولًا ثم لحظات القراءة ثانياً. ولعل هذه العلاقة الغريبة بين 
كاتب يكتب للآخر وبين قارئ )تصبح كتابة الآخر ملكاً له( علاقة غامضة وعلى قدر من الالتباس. فعندما يكتب الكاتب 
رسالة يكون وحده عادة، لكن الآخر يحتل وجدانه والمخيلة. وعندما يقرأ الآخر الرسالة سرعان ما يستحضر الكاتب في 
مخيلته وفي وجدانه كذلك. على أن الرسالة المكتوبة تصبح ملك من يقرأها وليس من كتبها حتى وإن حملت توقيعه.

الرسالة إذاً لقاء سعيد، وربما غير سعيد، لقاء عابر، أو محادثة عابرة بين شخصين منفصلين أو بعيدين أحدهما عن الآخر، 
لقاء فيه من البوح والاعتراف ما فيه من الوقائع والأخبار. لقاء بين الأنا والآخر على صفحة هي أشبه بالمرآة التي يرى 

فيها الكاتب وجه القارئ البعيد، والقارئ يرى وجه الكاتب البعيد أيضاً.

يكاد أدب الرسائل يندثر في عصرنا الراهن، عصر الإنترنت والأقمار الاصطناعية والإعلام المرئي والمسموع. يشعر 
الكاتب أنّ هذا الفنّ بات من تراث الماضي، بل أصبح فنّاً قديماً ورومانطيقياً، وربما “متخلفاً” بنظر البعض. تسأل أحد 
الكتّاب الشباب أن يكتب رسالة، فيحار أو يفاجأ، لكنه سرعان ما يقول: لم يبق لدينا ساعي بريد، الإنترنت اليوم هو 

ساعينا! وإذا سألت كاتباً شاباً آخر أن يكتب رسالة إلى كاتب، يفاجئك قائلًا: إننا نتواصل عبر فيسبوك أو واتساب. 
لم يقض العصر الحديث على المراسلة كفن تواصل أو كفن أدبي فحسب، بل قضى أيضاً على 

المشاعر والأحاسيس التي كانت حافزاً على المراسلة. يكفي الكاتب الآن أن يتصل هاتفياً بمن يريد 
التواصل معه، أو أن يفتح الإنترنت ويكتب رسالته باقتضاب وسرعة، وربما خلواً من أي 
عواطف! الثورة لم تنعكس سلباً على وسائل التواصل، بل على عواطف الأشخاص أنفسهم، 
سواء أولئك الذين يكتبون أم الذين يتلقون الرسائل ويقرأونها. كم من رسائل باتت تنام اليوم 

في الأدراج من غير أن يقرأها أصحابها الذين تلقوها. ويؤثر البعض أن يقرأوا الرسائل التي 
تردهم بسرعة غير آبهين إن تجاوزوا أسطراً أو كلمات.

وإن ما زالت بعض الكتب تصدر في العالم وفي وطننا العربي، حاوية بعض المراسلات 
الأدبية أو الشخصية بين الأدبــاء الراحلين )بغالبهم(، فإن الظاهرة تتضاءل شيئاً 

فشيئاً حتى تكاد المراسلة تكون فناً منقرضاً. ولعل تلك المراسلات التي نقرأها 
مجموعة في الكتب، قد تكون آخر المراسلات الحقيقية التي تذكر بالعصر 

الذهبي للمراسلة الأدبية.

حنين إلى فنّ المراسلة

• شاعر وروائيّ وناقد أدبيّ من لبنان

سطور ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ



87 8081 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

خيرت يان فان خيلدر

• بدأت رحلتك مع اللغة العربية في سنّ السادسة 
عشرة بكتاب »تعلّم اللغة العربية بنفسك« للكاتب 
أ.س. تريتون. ما الذي أثار فضولك للغة الضاد، 

مبكراً؟

- لم يكن ذلك على أية حال بسبب من انجذابي 
قد  كنت  لكنّي  الإسلام،  أو  الشرقي  العالم  إلى 
ابتكرت في سن العاشرة أو الثانية عشرة أبجديّتي 
السرّية الخاصة؛ من خلال جمع أبجديات لغات أجنبية 

 | جهات |
جهات

خيرت يان فان خيلدر:

أسعى لتصحيح المفاهيم 

الخاطئة عن العرب

المستشرق يعدّ أبرز مترجمي التراث العربي إلى اللغتين 
الهولندية والإنجليزية

جــهـــــاتـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
حاوره في أمستردام: عماد فؤاد

يرى المستشرق الهولندي، خيرت يان فان خيلدر، أن تصحيح الصورة النمطية والمفاهيم الخاطئة 
عن الثقافة العربية، هو محرّك أساسي لعمله في دراسة وترجمة التراث العربي الإسلامي، من 

الأدب والفلسفة واللغة وغيرها من النصوص.
ويقول فان خيلدر في حوار مع مجلة »كتاب« إنّ »التحديات التي تواجه الدراسات العربية في 
الغرب، تتمثل في إثبات أنّ هذه الدراسات لا تندرج في إطار الاستعمار الغربي الجديد أو الحطّ 

من شأن الإسلام«.
ويضيف أنّ عمل المترجم الأدبي يتمثل في »نقل القارئ إلى مكان وزمان المؤلف قدر الإمكان، 

وبقدر ما هو مقبول«.
عُرف اسم خيرت يان فان خيلدر، بوصفه أحد أهم المشتغلين في ترجمة التراث العربي القديم 
إلى اللغتين الهولندية والإنجليزية. تمتد رحلته مع اللغة العربية وآدابها على مدى أكثر من خمسة 
عقود، شكّل خلالها جسرًا ثقافيًا فريدًا بين التراث العربي والثقافة الأكاديمية الغربية. وكان من 
بين أهم إنجازاته أن نقل »رسالة الغفران« لأبي العلاء المعرّي إلى الإنجليزية في مجلّدين ضخمين، 

بالمشاركة مع المترجم الألماني غريغور شولر، الذي شغل منصب رئيس قسم الدراسات الإسلامية 
بجامعة بازل منذ العام 1982 حتى 2009. 

عري العربي القديم،  عر، كان له إسهامات بارزة في دراسة علم العروض والنقد الشِّ وفي مجال الشِّ
فقد حلّل بعمق نظريات القدماء في البلاغة والعروض، محاولًًا فهم المنطق الجمالي الذي حكم 
القصيدة العربية عبر التاريخ. كما قدّم ترجمات متميّزة لشعراء من مختلف العصور، بدءًا من امرئ 
القيس وصولًًا إلى أبي نواس والمتنبّي، في ترجمات دقيقة تميّزت بمحاولتها الجمع بين الأمانة 
للنص الأصلي، والصياغة الجمالية في اللغتين الهولندية والإنجليزية، مع الحرص الشديد على 

تقديم الشروح الضرورية لفهم القصيدة في سياقها الثقافي والتاريخي.



87 8283 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

مختلفة. وبعد عدّة سنوات ابتكرت لُغتي السرية 
الخاصة بي )لا تزال موجودة؛ وعدد المتحدّثين بها: 
أدرس  كنت  المدرسة  في  أنا(.  هو  واحد  شخص 
الإنجليزية والفرنسية والألمانية واللاتينية واليونانية، 
واختياريًا بعض الروسية، وحدث أن اشتريت كتاب 
متجر  من  بنفسك«  العربية  اللغة  »تعلّم  تريتون 
أمستردام،  في  الأجنبية  اللغات  في  متخصّص 
وأعجبتني على الفور قواعد اللغة العربية الفصحى، 
وكنت أعرف القواعد الأساسية للغة قبل أن أبدأ 
الدراسة في الجامعة، لكنّي أيضًا كنت مترددًا بين 
دراسة الروسية والعربية، فقد كانت دراسة الروسية 
شائعة إلى حدّ ما في عام 1965، أمّا العربية فلم 
تكن كذلك، )لم تصبح دراسة اللغة العربية شائعة 
لذلك   ،)1967 عام  حزيران  يونيو/  حرب  بعد  إلّّا 
اخترت العربية، وكان هذا الاختيار جيّدًا في رأيي، 
الروسي  مثيله  من  وأقدم  أغنى  العربي  فالأدب 

بطبيعة الحال. 

• كيف كانت دراسة اللغة العربية واللغات السامية 
بشكل عام في هولندا في الستينات والسبعينات؟ 

وما التحدّيات التي واجهتك آنذاك؟
- اخترت البقاء في أمستردام، إذ كان من الممكن 
اللغات  حزمة  ضمن  فقط  العربية  اللغة  دراسة 
السامية الأخرى. كان عدد طلّّاب اللغة العربية في 
أمستردام في البداية قليلًًا جدًا، وهو ما كان ممتعًا 
للغاية. وبعد إقامة دراسيّة لمدة تسعة أشهر في 
القاهرة في العامين 1970 و1971، انتقلت إلى 
الرغم من أنني  العربية، على  اللغة  لايدن لدراسة 

بقيت أعيش في أمستردام.

• طوّرت منهجًا مميزًا في دراسة الأدب العربي 
الجدّية  بين  يجمع  الطويلة،  السنوات  خلال هذه 

تكن  لم  مناطق  خوض  في  والجرأة  الأكاديمية 
مطروقة. من هم الأساتذة أو الباحثون الأكثر تأثيرًا 

في مسيرتك الأكاديمية؟
- درست في أمستردام وقرأت مع بيتر سمور 
بين  من  والمعرّي  والمتنبّي  نواس  أبي  أعمال 
آخرين؛ وفي ليدن درّس يان بروخمان الشعر العربي 
القديم. وقرأت أنواعًا أخرى مثل الفقه والتفسير 
أساتذة  مع  الحديث  والأدب  والفلسفة  والتوحيد 
آخرين، لذا أجد نفسي محظوظًا لأنّني حصلت على 
تعليم واسع، لكن الأدب القديم كان دائمًا محلّ 
اهتمامي الأكبر. من بين دارسي اللغة العربية الذين 
أثروا فيّ وكنت معجبًا بهم آنذاك )وما زلت(: فرانتز 
روزنتال، وغوستاف فون غرونباوم، وإيوالد فاجنر، 
ياكوبي، ومانفريد  وريناتي  هاينريش،  وولفهارت 
أولمان )جميعهم من ألمانيا!(؛ وكذلك سيجر بونباكر 
وهو هولندي عمل في الولايات المتّحدة، ولهذا 

السبب لم أختره كمشرف أكاديمي لي. أثّرت عليّ 
قابليتها  خلال  من  البريطانية  العربية  الدراسات 
للقراءة بشكل عام، وأرى نفسي أحيانًا كشخص 
للتقليدين:  الإيجابية  الجوانب  بين  الجمع  يحاول 
الدّقة والعمق الألمانيّين، وقابلية القراءة وسهولة 

الوصول البريطانيّين.

• ترى أنّ سلسلة مكتبة الأدب العربي تفرض 
قيودًا على الحواشي. كيف أثّرت هذه القيود على 
ي،  عملك في »رسالة الغفران« لأبي العلاء المعرِّ
فيه  جمعت  الذي  والمنظوم«،  »المنثور  وكتاب 
مختارات أدبية من العصر الجاهلي إلى القرن الثامن 
عشر، وصدر بعنوان »الأدب العربي الكلاسيكي.. 

مختارات من مكتبة الأدب العربي«؟
- أعتقد أن إرشادات سلسلة مكتبة الأدب العربي 
)LAL( تنصّ على أن الحواشي النهائية يجب ألّّا تتجاوز 

 | جهات |جهات

إميلي سيلوف إميلي سافاج سميث



87 8485 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

غريغور شولر بييتر سمور

20 بالمئة من عدد الكلمات. كان ذلك مستحيلًًا 
ي،  كتاب المختارات، كما في »رسالة الغفران« للمعرِّ
لكن هيئة التحرير سمحت لي بتوسيع الحواشي. 
أنا راضٍ عن النتيجة النهائية؛ لكنني آسف لوجود 

حواشي نهاية وليس حواشي سفلية.

• تبدو لي ترجمة »رسالة الغفران« للمعرّي مهمة 
ضخمة ومعقّدة، كيف تمكّنت أنت والمستشرق 
التعقيد  مع  العمل  من  شولر  غريغور  الألماني 

الفلسفي واللغوي الهائل للنص؟
- أنا وغريغور شولر صديقان مقرّبان نحترم بعضنا 
لغته،  الإنجليزية أفضل من  لغتي  البعض، ولأنّ 
فقد قمت بإعداد نسخة أولية من ترجمة »رسالة 
الغفران«، جزءًا جزءًا، ثم توصّلنا إلى النسخة النهائية 
بعد تبادل عدد لا يحصى من رسائل البريد الإلكتروني. 
لم نواجه أيّ خلافات أبدًا؛ صحيح أن النص صعب 
في  اقترحت  قد  وكنت  الأحيان،  بعض  في  جدًا 
بعضه،  وحذف  اللغوي  الإسهاب  اختصار  البداية 
لكن كان قرارًا صائبًا ألّّا أفعل ذلك، وترجمنا النص 
بالكامل. أما في تعاوني مع إميلي سيلوف، فقد 
انعكست الأدوار؛ إذ كانت هي المتحدّثة الأصليّة التي 
أعدّت النسخة الأولى بالإنجليزية الأميركيّة الحيّة، 
كما يتطلّب النص، بينما كنت أؤثر أحيانًا بلمسات 
الترجمة وأعدّ معظم الحواشي. كان  معتدلة في 
هذا النص »حكاية أبي القاسم البغدادي التّميمي« 
لأبي المطهر الأزدي محمد بن أحمد، صعبًا بنفس 
مثيرًا  كان  كما  الغفران«،  »رسالة  صعوبة  درجة 
للاهتمام بشكل خاص، وأكثر قابلية للقراءة، في 
ي، ولكنه غير  رأيي، من النص الذي ترجمته للمعرِّ
مقبول بالنسبة للبعض بسبب كثرة الألفاظ البذيئة 

والأشعار المجونيّة فيه.

• قلت إن عملك على ترجمة »رسالة الغفران« 
للمعرّي زاد من إعجابك به، وانزعاجك منه أيضاً. 

ما الذي أزعجك؟
- أبو العلاء المعرّي كاتب مهم بالطبع، مبتكر 
ومتعدّد الجوانب ومثير للاهتمام بشكل كبير. لكنه 
متذمّر ومتشائم، وكراهيته للمتعة، وللبشرية بشكل 

عام، وللنساء بشكل خاص، متعمّق فيه، وعدم 
وليس  شاعر  فهو  مفهوم؛  الدينية  آرائه  اتّساق 
فيلسوفًا، ولم يكن بإمكانه التعبير عن معتقداته 
غير التقليديّة بشكل متّسق. إضافة إلى استخدامه 
المتباهي للكلمات والتعبيرات العربية الغامضة. كلّ 
هذا يُصبح مُجهدًا في النهاية. دعابته أو سخريته 
ثقيلة دائمًا، ليست خفيفة أبدًا، على العكس من 
أقدّره  المثال، وهو شاعر  نواس على سبيل  أبي 

أكثر بكثير.

• تفضّل اتباع نهج يتّسم بالغرابة )إكزوتيكي( في 
الترجمة من أجل نقل الروح الأصلية للنص، هل 
يمكنك أن تعطينا مثالًًا على مصطلح أو مفهوم 
إلى الإنجليزية  المستحيل تقريبًا ترجمته  كان من 

دون فقدان جزء من معناه الثقافي؟
- هذا ينطبق في الواقع على كلّ كلمة تقريبًا، 
على سبيل المثال كلمة »الغناء« العربي يختلف كثيرًا 
عن تقاليد الغناء الأوروبية، لذا فإن الترجمة تفقد 
جزءًا كبيرًا من »المعنى الثقافي«، وهذا أمر لا مفر 
منه. في الترجمة يجب اتّخاذ قرار، وفي حالة الشك 
أضيف حاشية. وما أعنيه بـ »إضفاء الطابع الغريب« 
إذ  الإنجليزية،  أكتبه في مقدّمة مختاراتي  هو ما 
من  يمكن  ما  أقرب  البقاء  على  »حرصت  أقول: 
النص العربي الأصلي، والترجمات لا تهدف إلى أن 
تكون إعادة إبداع شعريّة تحوّل القصائد إلى شعر 
الأصلي.  النص  تخون  وبالتالي  حديث،  إنجليزي 
على عكس ممّا يُعتقد غالبًا، فإن مهمّة المترجم 
الأدبي ليست نقل المؤلّف الأصلي إلى الناطقين 
باللغة الإنجليزية اليوم؛ بل يجب نقل القارئ إلى 
مكان وزمان المؤلف قدر الإمكان، وبقدر ما هو 

مقبول، وليس العكس«.

• عملت على مجموعة متنوّعة من النصوص 
العربية، ما الخيط المشترك الذي يدفعك لاختيار 

نصّ معين لترجمته أو دراسته؟
- غالبًا ما يكون الأمر مصادفة؛ كأن يُطلب منّي 
مع  الحال  هو  هذا  كان  ما.  شخص  مع  التعاون 

إميلي  ومع  الغفران«،  »رسالة  في  غريغور شولر 
الأنباء  »عيون  كتاب  ترجمة  في  سميث،  سافاج 
في طبقات الأطبّاء« لابن أبي أصيبعة )ت 668 
للطب«،  أدبي  »تاريخ  بالعنوان  ظهر  والذي  هـ(، 
ومع إميلي سيلوف في كتاب »حكاية أبي القاسم 
في  مشترك«  »خيط  هناك  كان  إذا  البغدادي«. 
اختياراتي لمواضيع البحث والترجمة، فربما يكون 
هو »التناقض« و«المغايرة«. في كتابي الأول »ما 
وراء الخطّ« )1982(، عارضت الرغبة المفرطة في 
البحث عن »الوحدة« في القصيدة القديمة؛ وفي 
كتابي الثاني »السيء والقبيح« )1988( تناولت نوعًا 
أدبيًا مهملًًا إلى حد ما، هو الشعر الساخر )الهجاء(. 
وموضوعات  أنواعًا  مقالاتي  في  أتناول  ما  غالبًا 
وقصائد يمكن وصفها بأنها »هامشية«، كما أفضّل 
ترجمة الأعمال التي لم تُترجم من قبل، مثل كتاب 
محمد بن حبيب »أسماء المغتالين من الأشراف في 

الجاهلية والإسلام« )2020(، أو كتاب ابن المعتز 
»طبقات الشعراء المحدثين«.

المغتالين«  ترجمتك كتاب »أسماء  • على ذكر 
هذا  مثل  وجود  تفسّر  كيف  حبيب،  بن  لمحمد 
مهمًا  يزال  لا  ولماذا  الوقت،  ذلك  في  الكتاب 

للقارئ المعاصر؟
مؤرّخي  كلّ  ليس  أن  مقدّمتي  في  أشرح   -
العرب القدماء يشبعون كتبهم بالتوجيه الأخلاقي 
الديني. حتى الطبري، وهو عالم ديني كبير، يقدّم 
تاريخيًا  سردًا  والملوك«  الرّسل  »تاريخ  كتابه  في 
موضوعيًا إلى حدّ ما، حيث تكون الأخلاق الدينية 
ضمنية في الغالب. كذلك لم يكن محمد بن حبيب 
لاهوتيًا، وكتابه ليس رسالة دينية. غالبًا ما يعتقد 
النصوص  جميع  أن  الغرب  في  المعاصر  القارئ 
العربية القديمة للمسلمين مشبّعة بالدين؛ وإثبات 

 | جهات |جهات



87 8687 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

عدم صحّة ذلك هو أحد الأسباب التي تجعل هذه 
النصوص مهمّة.

• تميّزت اختياراتك على مستوى المنهج بالالتزام 
الصارم بالدقّة العلمية مع الانفتاح على المناهج 
التي تواجهها  التحدّيات  الحديثة، ما أهمّ  النقدية 

الدراسات الشرقية أو العربية في الغرب اليوم؟
- تشمل التحديات التي تواجه الدراسات العربية 
في الغرب، إثبات أنّ هذه الدراسات لا تندرج في 
الحطّ من شأن  أو  الجديد  الغربي  الاستعمار  إطار 
الإسلام؛ ومن ناحية أخرى، إثبات أن الصورة السائدة 
غير  تكون  ما  غالبًا  الإسلامي  العربي  التاريخ  عن 
صحيحة أو غير مكتملة، خاصة في إنكارها للوجوه 
الهامشية والسلبية وللتعددية في الحضارة العربية 
توماس  الألماني  زميلي  كتب  وقد  الإسلامية. 
باور كتابًا مهمًا عن هذا الموضوع بعنوان »ثقافة 
العربية رضا قطب، وصدر  إلى  ترجمه  الالتباس« 

عن دار الجمل في 2017.

للأدب  القديمة  الترجمات  انتقاد  يتم  ما  غالبًا   •
رينولد  الإنجليزيين  ترجمات  مثل  القديم،  العربي 
نيكلسون، وآرثر جوهان أربري، لكونها »استشراقية« 
أو »مغلوطة«. ما رأيك في إرث هذين المترجمين؟ 
- لا تزال ترجمات نيكلسون وأربري قابلة للقراءة 
والاستخدام في كثير من الأحيان. أستخدم أحيانًا ترجمة 
قديمًا  للغة  استخدامهما  أصبح  وقد  للقرآن،  أربري 
بعض الشيء بالطبع، لكن ترجماتهما نادرًا ما تكون 
»مغلوطة«، فلديهما تحيّزات عصرهما: في ترجمته 
لقصائد »طوق الحمامة«، يستخدم أربري ضمير »هي« 
حين يكون الحبيب شاباً بشكل واضح، كما هو شائع 
عر العربي بعد عام 750 م. كانوا يعتقدون  جدًا في الشِّ
)مثل العديد من دارسي تاريخ الأدب العربي من العرب 
أنفسهم( أن الأدب العربي قد انحدر بعد القرن الحادي 
عشر. لحسن الحظّ هناك مراجعة جارية في العقود 
الأخيرة، مع إعادة تقييم للفترة المملوكية )توماس 

باور هو المحفّز الرئيسي لهذه المراجعة(.

• مَن هو الشاعر أو الكاتب العربي القديم الذي 

ترى أنه تم تجاهله من قبل المترجمين والباحثين 
ويستحقّ أن يُعرف على نطاق أوسع؟

- يجري العمل على شعراء وكتّاب مهمّين ولكنهم 
بعده، على  الثالث عشر وما  القرن  مُهملون من 
مشروع  وهو  المصري  نباتة  ابن  المثال  سبيل 
في مونستر في ألمانيا. أعتقد أنه كثيرًا ما يُكتب 
)المعلّقات،  أخرى:  بعد  مرّة  نفسها  الأعمال  عن 
قصائد المتنبّي، وألف ليلة وليلة(، وقليلًًا جدًا ما 
القصائد  مثل  الأخرى،  الأنواع  بعض  عن  يُكتب 
)الإبيغرامية(،  الشذريّة  والمقطوعات  القصيرة، 
وقد  »المجونية«.  والأنواع  »الخفيفة«،  والأشعار 
كتبتُ مقالتين عن المتنبّي، إحداهما عن قصائده 
بعنوان  وظهرت  ما،  حد  إلى  التافهة  العرضية 
ي  سُمِّ عمّا  والأخرى  المثقلة«،  المتنبّي  »تفاهات 
بـ »أسوأ قصائده« وكان عنوانها: »أسوأ قصيدة 
للمتنبّي: هجاؤه لضَبّة« )2019(. غالبًا ما تمّت ترجمة 
أشعار أبي نواس الخمرية، لكن لم تحظ كتاباته في 
المجون بالبحث الكافي لأسباب مفهومة؛ لذلك 
عرية الساخرة  كتبتُ مقالًًا عنه بعنوان »المحاكاة الشِّ
للخطابات الإسلامية لأبي نواس«، نُشر في مجلّد 
الدين والفكاهة والضحك  البداية..  »الفكاهة في 
في المراحل التكوينية للمسيحية والإسلام والبوذية 

واليهودية« )2022(.

• كثيرًا ما نسمع عن مترجمين هولنديين قاموا 
بترجمة الأدب العربي المعاصر، مثل ريشارد فان 
ليوين، وجوكه بوبينغا، لكنّنا لا نعرف الكثير عن 
حقيقة حركة ترجمة الأدب العربي إلى اللغة الهولندية. 
كيف ترى مساهمة زملائك الذين يترجمون من 

العربية إلى الهولندية؟ 
- قام ريشارد فان ليوين، وجوكه بوبينغا، بعمل 
في  المعاصر  العربي  بالأدب  التعريف  في  رائع 
هولندا، كما أن فان ليوين قام بإنجاز أول ترجمة 
ليلة  »ألف  لكتاب  العربية  من  مباشرة  هولندية 
وليلة«، )وهي الوحيدة حتى اليوم(. في العموم لم 
يُترجم بعد الكثير من الأعمال العربية الكلاسيكية إلى 
الهولندية، لكنّني أذكر ريمكه كروك التي ترجمت 
كتاب »حي بن يقظان« لابن طفيل، وكذلك كتاب 

الشهيرة  والمناظرة  حزم،  لابن  الحمامة«  »طوق 
بين الحيوانات والإنسان من رسائل إخوان الصفا. 
حفيظ  المغربي،  الهولندي  الروائي  قام  كذلك 
عر  بوعزة )1970 – 2021(، بترجمة الكثير من الشِّ
القديم: انظر مجموعته الضخمة والفوضوية التي 
تزيد على 750 صفحة، وحملت عنواناً مأخوذاً من 
قصيدة لعمر بن ربيعة، وهو »حسنٌ في كلّ عينٍ 

ما تودّ«)2021(.

• من بين جميع النصوص التي ترجمتها، أيّها كان 
الأقرب إلى قلبك، وأيّها كنت أكثر فخرًا به ولماذا؟
الأدب  مختارات  تضمّ  القول،  الصعب  من   -
العربي، الصادرة عام 2013، ومختارات »بستان 
العربية  النصوص  من  العديد   ،)2000( عربيّ« 
المفضّلة لديّ، وأعتقد أن بعض الترجمات فيها 
»طبقات  كتاب  بترجمة  أيضًا  سعيد  أنا  ناجحة. 
عراء« لعبد الله بن محمد ابن المعتز العباسي  الشُّ

)ت 296 هـ(.

• كيف تغيّرت نظرة العالم الغربي إلى الأدب 
العربي الكلاسيكي منذ أن بدأت العمل في هذا 

المجال وحتى تقاعدك؟
الغرب  في  العام  للجمهور  معروفًا  يكن  لم   -
وليلة«.  ليلة  و«ألف  القرآن  فقط:  كتابين  سوى 
بالطبع، أصبح الإسلام أكثر بروزًا في الغرب خلال 
الخمسين عامًا الماضية، وفي أعقاب ذلك أصبح 

الأدب العربي أكثر شيوعًا أيضًا. 

• ما نصيحتك لمن يرغبون في تعلّم اللغة العربية 
ويريدون أن يسيروا على خطاك في الترجمة؟

العربية  باللغة  الجيّدة  المعرفة  هو  شيء  أهم   -
وقواعدها، والنحو والصرف والمفردات. قد يستغرق 
الأمر سنوات وسنوات. وقبل كلّ شيء الكثير من 
ذلك.  جانب  إلى  ترجمات  وجود  مع  حتى  القراءة، 
عر فلا بدّ من معرفة دقيقة بالعروض  ولترجمة الشِّ
السنين  مرّ  على  رأيت  لقد  القافية.  وعلم  والأوزان 
أخطاء لا حصر لها في الترجمة، ناجمة عن عدم معرفة 

 | جهات |جهات



87 8889 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

الأوزان والقافية. وفي هذا السياق، هل يمكن أن 
عر العربي  أوصي بكتابي »الصوت والمعنى في الشِّ

الكلاسيكي« )2012(؟ إنه المفضّل لديّ شخصيًا.

الصورة  تصحيح  في  المترجم  دور  ترى  • كيف 
النمطية أو المفاهيم الخاطئة عن الثقافة العربية؟

- هذا الدور هو بالفعل محرّك مهم لعملي الخاص، 
فأعمالي تسهم في تصحيح المفاهيم الخاطئة عن 

الثقافة العربية، واستكشاف الهامش والمنسيّ.

• كيف ترى مستقبل الدراسات العربية في الغرب 
اليوم، خاصة في ضوء التقنيات الجديدة، من بينها 
الذكاء الاصطناعي الذي يمكن أن يساعد في الترجمة 
والتحليل؟ هل تعدنا هذه التطورات السريعة بمستقبل 

أفضل أم أدعى به أن يقلقنا؟
بالطبع.  الأيام  هذه  الأمر  هذا  عن  الكثير  يُكتب   -
ومؤخرًا، أرسلت لي إحدى المجلّّات مقالًًا باللغة الإنجليزية 
مترجماً عن عمل عربي من القرون الوسطى لمراجعته. 
بشكل  والسيء  الجيد  غريبًا من  مزيجًا  الترجمة  كانت 
ويبدو  رديئة  الترجمة  أن  للمحرّر  غير مفهوم، فكتبت 
»البلادة  بالأحرى  أو  الاصطناعي  الذكاء  بوساطة  أنها 

الاصطناعية«. أجابني المحرّر بأنه وزملاؤه يعانون أيضًا 
من مشكلة كيفية اكتشاف مثل هذه الأشياء. ليس 
لديّ شخصيًا أي خبرة في الذكاء الاصطناعي حتى الآن، 
لكنني مثل أي شخص آخر، أرى مزايا وعيوبًا. ولسوء 
الحظ، يبدو أن تقدّم الذكاء الاصطناعي السريع أدّى إلى 
زوال سلسلة مكتبة الأدب العربي وتوقّفها عن العمل. 
ولكنني أعتقد أن الترجمة البشرية الجيدة ستبقى لا غنى 
عر  عنها في الترجمات العلمية، كما في النثر الأدبي والشِّ

العربي القديم، على الأقل لبعض الوقت.

• بعد عقود من الغوص في أفكار ونفوس الكتّاب 
عراء القدامى، كيف أثّرت هذه الرحلة على نظرتك  والشُّ

الشخصية للحياة بشكل عام؟
- لقد اتّسعت نظرتي بالطبع بشكل كبير، وازدادت 
معرفتي؛ ولكن بعد قراءتي لعدد لا يُحصى من النصوص 
 60 من  أكثر  مدى  على  والدينية  والفلسفية  الأدبية 
عامًا، لم تتغيّر أفكاري بشكل أساسي، على ما أعتقد. 
فمثلًا، لا علاقة لي بالتصوف، ولكنّي معجب بأشعار 
ابن الفارض. أقبل أن يحمل الآخرون أفكارًا مختلفة، 
وأتمنّى أن يكون الآخرون أيضًا متسامحين مع أفكاري. 

هناك نقص كبير في التسامح في عالمنا اليوم.

سيرة مستشرق عالم
ولد خيرت يان فان خيلدر في أمستردام عام 1947، وبدأ شغفه بالعربية في سنّ السادسة عشرة عندما 
اشترى كتاب »تعلّم العربية بنفسك« لتريتون، وهي بداية لرحلة جعلته أحد أبرز وجوه الاستشراق في 
هولندا. درس في جامعة أمستردام، وعمل أمين مكتبة في معهد الشرق الأدنى الحديث بالجامعة. عمل 
محاضرًا للّغة العربية في جامعة خرونينجن الهولندية. حصل على درجة الدكتوراه من جامعة لايدن عام 
1982. كان فان أحد أعضاء »ندوة كامبريدج«، التي كانت تبحث في الشعر العربي القديم. وقضى 23 عامًا 

في التدريس والبحث قبل أن ينتقل إلى جامعة أكسفورد أستاذًا للغة العربية عام 1998.
بعد تقاعده من جامعة أكسفورد عام 2012، عاد المستشرق العالم إلى هولندا، لكنّه لم يتوقّف عن 
العطاء العلمي، بل استمر في البحث والترجمة والنشر. تشكل أعماله اليوم مرجعًا أساسيًا لأي باحث في 
الأدب العربي القديم. كما أنه فتح آفاقًا جديدة للدراسات الاستشراقية، محرّرًا إيّاها من النظرة الأحادية أو 
المنغلقة أو المنحازة، ما جعل من تجربته نموذجًا مُلهمًا للاستشراق الحديث، الذي يجمع بين التخصّص 
الدّقيق والانفتاح على التنوّع الثقافي، وبين الالتزام بالمنهج العلمي والجرأة في اقتحام المساحات غير 

المطروقة وتلك الهامشيّة والمسكوت عنها.

جهات

إسراف الاستخفاف بالغلاف

فحوصاتـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
ثقافيةــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

بقلم: الدكتور محسن الرملي

لاحظتُ مؤخراً، في سوق كِتابنا العربي، تفاقم ظاهرة إصدار كتب بأغلفة من تصميم الذكاء الاصطناعي، بشكل 
لم أر له مثيلًا في ثقافات أخرى. ويا ليتها أغلفة جميلة أو ذكية فعلًا، فهي عكس ذلك تماماً، للأسف!

الغلاف هو وجه الكتاب، وأول ما يقع عليه نظر القارئ، يجذبه إليه فيتصفحه أو يُنفره فيتجاوزه. تصميم الأغلفة 
تخصص وحرفة لها اشتراطاتها، وفن عريق بتاريخ طويل من التجارب والدراسات والإنجازات منذ القرن التاسع عشر، 
مر بمراحل مختلفة وتيارات، حاله كحال مختلف الفنون الإبداعية، وله مناهج تدريبية ومسابقات وجوائز. لذا لا 

يمكن الاستخفاف به بكبسة زِر.
في البداية، كانت الكتب تُغلّف يدوياً بالجلد لحفظ الورق، وبشكل يناسب مكتبات الأفراد، ومع مكابس البخار 
والتجليد الآلي، أصبح إنتاجها أيسر وأقل تكلفة، ثم ظهرت كتابة العناوين فحسب، إلى أن أتاحت إمكانيات الطباعة 
الرسم بالألوان، رسوم تجمع بين حركة الفن الحديث والحِرف اليدوية وتقنيات فن المُلصقات، وراح التصميم 
الغرافيكي يتطور كممارسة احترافية ويُرسخ مكانته في صناعة الكتب. وفي مطلع القرن العشرين ساهمت الحركة 
الطليعية في روسيا كثيراً في الترويج لفن تصميم أغلفة عصرية، وسهل تطور الطباعة تجريب وإضافة وتنويع 
مختلف الأشكال الفنية، لوحات وصور فوتوغرافية ورسوم توضيحية وخطوط للعناوين وأسماء المؤلفين بشتى 
الأنواع والأحجام والألوان، وصولًا إلى عصرنا الرقميّ هذا. ومع ازدياد انتشار الكتب الإلكترونية والصوتية، ازدادت 
أهمية تصميم الغلاف، وضرورة مراعاته لشروط التنسيق، كحجم الشاشة ودقة الصورة. فالغلاف الجيد لا بد أن 
يكون قادرًا على التكيف مع مختلف التنسيقات دون فقدانه لجاذبيته وجوهره. ولا تزال مبيعات الكتب عبر الإنترنت 
تتأثر بتصميم الغلاف، وبمدى تميزه كجزء من الترويج له، وضرورة توافقه مع جنس الكتاب ومحتواه وأسلوبه، 
وخصوصيته وفق علامة دار النشر، مما يتيح للقراء التعرّف عليها من أول نظرة. لذا فدُور النشر الرصينة تحرص 
على هويتها، وتعتمد مُصمماً مختصاً، يَطلع على محتوى الكتاب ويتواصل مع المؤلف لتشارُك الرؤية والمعلومات، 

لترجمتها إلى عمل بصري، مما يجعل من بعض الأغلفة تحفاً فنية حقاً.
أما أغلفة الذكاء الاصطناعي، فهي ليست فنية ولا جميلة )كي لا أقول: قبيحة(. مُحتشدة بالتجسيديات، خليط من 

أساليب فنية مسروقة لا رابط بينها، تُكرر نفسها، مُفتَعَلة، ساذجة، مكتظة بالألوان الصارخة، فيصعب 
أحياناً حتى تمييز العنوان الملصوق فوقها عنوة. إن اعتمادها بحجج السرعة والسهولة والمجانية، وما إلى 

ذلك من تبريرات، إنما هو إسراف بالاستخفاف، ستُشعِر القارئ الجاد بالتضليل وتُقلل الثقة بالمحتوى، 
فما الضامن ألّّا يكون اصطناعياً أيضاً! لأن الذي لا يبذل جهداً في تصميم غلاف مُحتَرم، لا يصطبر على 
جهد التأليف أو الترجمة! وعلى غرار المقولة المعروفة: “الكِتاب يبان من عنوانه”، يمكننا القول إنّ: 

“الناشِر يبان من أغلفته”.
ما الذكاء الاصطناعي إلّّا أداة كأيّ أداة أخرى، يمكن الاستعانة بها، استشارة، قياس، تقطيع، توزيع، 

تدرجات لونية وما إلى ذلك، ولكن لا يمكن استبدال الإنسان المبدع، بأداة فاقدة لكل حسّ 
وذوق وروح، فيما لدينا مئات الرسامين الرائعين الذين ستُسعِدهم رؤية لوحاتهم على 

أغلفة الكتب، وسيكسب الناشر جمهور الرسام أيضاً.

• كاتب وأكاديمي عراقي إسباني 
يقيم في مدريد



87 9091 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

شريف الشافعي )القاهرة(

يواجه النقد الأدبي العربي تحديات كثيرة تكاد تُفقده 
وهجه الإشعاعي، وحضوره الفاعل في الحياة الثقافية 
والجامعية،  المؤسسية  والأروقة  الإبداعي  والمشهد 
خصوصاً خلال العقد الأخير. ويتجلى هذا الخفوت أو 
التراجع النسبي لحركة النقد الأدبي العربي على المستويين 
الكيفي والكمي على السواء. فليس الأداء النوعي للنقد 

في أفضل أحواله تنظيراً ومنهجة وتطبيقاً وممارسة 
حية، ولا حجم المنجز النقدي المنشور، ورقيّاً ورقميّاً، 

بالكافي واللائق والمناسب للحالة الراهنة. 
ويبدو النقد الأدبي العربي، المفترض أن يكون واجهة 
تأثر  وقد  والذائقة،  والضمير  الوعي  وميزان  الثقافة 
سلباً بعوامل عدة متشابكة، منها: انحسار حركة النشر 
الرسمي والخاص خلال السنوات الماضية بنسبة تتجاوز 

%50 وفق بيانات اتحاد الناشرين العرب، وانخفاض 
الميزانيات الحكومية المخصصة للإنفاق على مجالات 
مقاصل  أمام  الحرية  هامش  وتآكل  والنقد،  الثقافة 
من  الكثير  وتخلي  والبيروقراطية،  والتصاريح  الرقابة 
المؤسسات الرسمية والأكاديمية والجامعية والأهلية 
والخاصة عن رعاية المشروعات النقدية الكبرى والمؤثرة، 

وتقلص سلاسل المطبوعات النقدية.

ولا تخلو الصورة القاتمة أيضاً من غياب الاستراتيجيات 
الواضحة الساعية إلى تطوير آليات النقد وتنمية قدرات 
النقاد. كما لا تخلو الصورة من تغيّر ميول القراء أنفسهم 
وزهدهم في قراءة النقد الجاد، مع ذيوع فادح وفاضح 
للنقد الانطباعي والذاتي السطحي، وما يسمى حديثاً 
بالنقد الإلكتروني من أجل الإثارة وركوب موجة »الرواج«، 
خصوصاً في المنصات الجماهيرية وصفحات الإنترنت 

النقد الأدبي 
العربي.. خفوت 
الحضور والتأثير

كتّاب وأكاديميون: الحياة الإبداعية 
تفتقد البوصلة بعد تراجع الدراسات

 استطلاعات
 | استطلاعات وتحقيقات |وتحقيقات



87 9293 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

استطلاعات وتحقيقات

بطبيعة  ذلك  ويقود  الاجتماعي.  التواصل  ومواقع 
الحال إلى انعزال النقد الرصين أكثر عن الواقع الثقافي، 

وانفصامه عن الزخم الإبداعي المعاصر.
في استطلاع لمجلة »كتاب«، يتناول عدد من النقّاد 
والأكاديميين والمبدعين أبرز هذه الأسباب التي أدت 
إلى خفوت النقد الأدبي العربي وتراجع تأثيره في الآونة 
الحلول  الأخيرة، ويستعرضون وجهات نظرهم حول 
المقترحة، لكي يتجاوز النقد هذه التحديات، ويسترد 
عافيته وتنوعه وثراءه، ويمارس دوره الطليعي المأمول 
في تعزيز الهوية الثقافية، وترسيخ الحركة الإبداعية، 

بمواكبتها لحظياً، وإضاءتها فنياً وجمالياً.

قوانين السوق
بداية، يرى أستاذ النقد الأدبي المساعد في أكاديمية 

الفنون‎، الناقد المصري الدكتور سيد إسماعيل ضيف 
الله، أن أهم عوامل خفوت النقد الأدبي هو ضعف 
اهتمام الطلاب وأولياء الأمور، بل والجامعات، بالعلوم 
يتطلب  السوق  صار  بعدما  عام،  بشكل  الإنسانية 
المهارات التكنولوجية والعملية وإدارة الأعمال وما نحو 
ذلك، مضيفاً: »في العالم العربي لا يمكن النظر للنقد 
الأدبي باعتباره مهنة يقتات منها الناقد، فهل نتوقع 
وينشرون  يعملون  النقاد  بينما  الأدبي  للنقد  ازدهاراً 
إنتاجهم بلا مقابل؟ وهل نتوقع من الطلاب الإقبال 
على هذا المجال وهم يرون مستقبلهم المهني يدعو 
للرثاء، لأنه مرهون بضربة حظ للفوز بجائزة؟ وهكذا، 
ليس للنقد الأدبي الأكاديمي مستقبل، لأن النموذج 
الإعلامي هو  والسوق  الأكاديمي  السوق  الرائج في 
نموذج الناقد الذي يتخلص مما تعلمه على مر سنوات، 

إن كان قد اكتسب شيئاً. 
ولتصحيح الوضع، حسب الدكتور ضيف الله: »ليس 
وتقليل  الحرية،  هامش  توسعة  من  أكثر  المطلوب 
نسبة الفساد في المؤسسات الأكاديمية والصحفية، 
وتمكين من يستطيعون تطويع النقد الأدبي وتطويره 
ليكون مجالًا جاذباً للأجيال الجديدة للاستفادة منه في 
حياتهم اليومية، وفي تطويرهم المهني. وباختصار، 
يحتاج النقد الأدبي توفير فرص عمل لينجذب له الجيل 

الجديد الذي تتمحور حياته حول التكنولوجيا«.

العزلة والانزواء
يشير الروائي السوداني الدكتور أمير تاج السر، إلى أن 
النقد الأدبي كان مهمّاً جدّاً في الماضي وهو يمسك 
بيد الكاتب في بداية طريقه، وكان النقاد الحقيقيون 

من  تصدر  نقدية  عبر سلاسل  باستمرار  الساحة  في 
مؤسسات شتى. وبمرور الوقت، مع وجود كم هائل 
من النصوص الأدبية، تصدر بلا معايير ولا ضوابط، 
واستحالة متابعتها نقديّاً، اختار النقاد العزلة والانزواء، 
تاركين المجال ليسوده النقد الانطباعي، أو ما يسمى 
بمراجعة الكتب، في وسائل التواصل الاجتماعي ومواقع 
القراءة. ويبدو أن الكتاب أنفسهم أصبحوا زاهدين في 
النقد، وينتظرون انطباع القراء أكثر من انتظار مقالات 
رصينة عن أدبهم. ويقول: »جربتُ مرات مشاركة قرائي 
مقالات مكتوبة بأدوات النقد العلمية الجادة، لنقاد 
أمثال صبري حافظ وممدوح النابي وآخرين، فلم يهتم 
منهج  أي  بلا  العادية  المراجعة  بينما  القليل،  إلا  بها 

معروف يتكالب المتابعون عليها«.
ويضيف تاج السر أن النقد الأدبي يبدو غير قادر الآن 

أستاذ النقد المساعد في أكاديمية الفنون بالقاهرة

سيد إسماعيل ضيف الله:

النقد الأدبي ليكون مجالًا جاذباً يحتاج توفير فرص عمل 
ليستقطب الجيل الجديد الذي تتمحور حياته حول 

التكنولوجيا.

الروائي السوداني

أمير تاج السر:

يبدو أن الكتاب أنفسهم أصبحوا زاهدين في النقد، 

وينتظرون انطباع القراء أكثر من انتظار مقالات رصينة عن 

أدبهم.

القاص والكاتب المصري 

أحمد الخميسي:

لا يمكن فهم أزمة النقد العربي بمعزل عن أزمة الأدب 

العربي نفسه، بل أزمة الثقافة العربية عامة.

الشاعرة والكاتبة السورية 

بسمة شيخو:

ليسترجع النقد مكانته ل ابد من دعم حكومي للنقد 
الرصين، كالتكفل بطباعة كتب النقد، وتخصيص منح 

تفرغ للنقاد.

 | استطلاعات وتحقيقات |



87 9495 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

على استعادة دوره القديم، وتزيين المشهد الثقافي، 
المهتمة  المنشورات  محدودية  الأوضح  ذلك  ودليل 
بالنقد، وتوقف سلاسل كثيرة، وانحسار دور مجلات 
معنية مثل »فصول« وغيرها من الدوريات المؤسسية 
والجامعية. وبالمقابل قد توجد مجلات إلكترونية جادة 
مثل »نقد« التي يحررها محمود الغيطاني، ولكنها تظل 

نادرة للغاية.

دعم حكومي
تصف الشاعرة والكاتبة السورية بسمة شيخو النقد 
ليسير في طريقه،  الأدب  تدفع  التي  بالعجلة  الأدبي 
المضي،  وتمنعه  السيئ  الأدب  توقف  التي  والعصا 
فهذا ما يجب أن يكون، أن يواكب النقد الأدب ويراقبه 
باستمرار، »واليوم هناك من يطلب مالًا ليكتب مقالًا 
فيكون  ويكره،  يحب  من  وهناك  معين،  كتابٍ  عن 
النقد بعيداً عن الحيادية. وربما يعود ذلك إلى نقص 
الدعم، فقد لا يجد الناقد الحقيقي داراً تنشر كتابه الذي 
يستهلك منه سنوات. وحتى المقالات المتخصصة قد 
لا تجد منصة تتبناها، فيصير الناقد عاطلًا، وقد يتفرغ 
للتدريس الأكاديمي والأبحاث المحكمة التي لا يطالعها 
أحد. وغياب الناقد الحقيقي عن المنابر الورقية والإلكترونية 
يفتح المجال أمام المدّعين ممن فشلوا في أن يكونوا 

مبدعين، ليكتبوا ما يريدون تحت مسمى نقد«.
وليسترجع النقد مكانته ويعود بوصلة للحياة الثقافية 
العربية الحقيقية التي لا ترتبط بالجوائز فقط، تؤكد بسمة 
شيخو: »لابد من دعم حكومي للنقد الرصين، كالتكفل 
بطباعة كتب النقد، وتخصيص منح تفرغ للنقاد. كما 

يجب الاهتمام بالناقد نفسه، ليعتلي المنابر بالتوازي 
مع المبدعين، ويمارس دوره في التأريخ لمرحلة من 
تُحفظ  لم  إن  النسيان  طي  ستذهب  العربية  الثقافة 

في كتابات النقاد«.

أزمة شاملة
أحمد  المصري  والكاتب  القاص  يعتبر  جهته،  من 
الخميسي أزمة النقد جزءاً من أزمة الأدب، الذي يفتقد 
والفكرية.  الفنيه  البوصلة  عنه  وتغيب  العام،  التوجه 
وعلى الرغم من ذلك، ما زالت هناك قلة قليلة من 
الحقيقي، أي  النقاد تكافح للدفاع عن الأدب والنقد 
تبدو  وتكاد  وتجددها.  العربية  الثقافة  مستقبل  عن 
المؤسسات الثقافية وكأنها تنبذ الأدب. ويتذكر عبارة 
توفيق الحكيم: »لقد انتقلنا من عصر الأقلام إلى عصر 
الأقدام«، ذلك أن المجتمع لا يولي أهمية للأدب أو 
ثم،  ومن  الكرة.  للاعبي  اهتمامه  يولي  ما  قدر  دوره 
جانباً،  الأدب  تطرح  كلها  الاجتماعية  المنظومة  فإن 
وتنحي الأدباء، ولا تتبقى سوى مقالات الانطباعات 
السريعة بدلًا من النقد، والمجاملات المتبادلة، والإشادة 

بأنصاف المواهب.
وهكذا، يضيف الخميسي: »لا يمكن فهم أزمة النقد 
العربي بمعزل عن أزمة الأدب العربي نفسه، بل أزمة 
الثقافة العربية عامة. النقد الأدبي رئة ثانية يتنفس بها 
الأدب، فإذا اعتلت رئة اهترأت الأخرى. ويمكن للمراقب 
أن يلاحظ أننا منذ زمن لم نقرأ روايات أو أعمالًا أدبية 
ذات شأن كبير، تحرك القارئ أو تؤثر في الواقع، كما 
حدث مثلًا عندما صدرت رواية )الأرض( لعبد الرحمن 

الشرقاوي، و)ميرامار( لنجيب محفوظ، وإن أزمة الأدب 
هذه تنقل العدوى إلى النقد«. 

حيّز نخبوي
مريم  الإماراتية  والباحثة  الكاتبة  الشاعرة  تؤكد 
الزرعوني، أن النقد الأدبي العربي يعاني حقبة تراجع 
لا يمكن تجاهلها، مشيرة إلى أنه »بات ضيفاً خجولًا 
الثقافية، ورتابة ثقيلة في معظمه،  على الصفحات 
لملء فراغ الندوات، وتكريس رؤى بعينها دون غيرها«. 
الأكاديمية،  المؤسسات  من  المحنة  »تبدأ  وتكمل: 
التي لم تعد حاضنة للأنوية النقدية الخلّّاقة، الخارجة 
الرصين،  النقد الأكاديمي  التقليد والمألوف. أما  عن 
فانحسر في حيّز نخبوي، ينظر إلى المتلقين من علٍ، 
وكأنه يحدّث نفسه. وأظن أن السبب الرئيس انغلاق 
الدرس النقدي على مصطلحاته ودقائق مناهجه، وعدم 
استخدامه لغة يشترك فيها مع جمهور الأدب. وقد 
وقوامه  الانطباعي،  النقد  أمام  الطريق  ذلك  أفسح 
التفاعل المتسرّع والذائقة الشخصية، خاصة إذا لاقى 
ليعوّض  الاجتماعي،  والتواصل  الإعلام  في  تحشيداً 

غياب التحليل العميق والمنهج العلمي الواضح«.
والخروج من هذا المأزق، وفق مريم الزرعوني »يكمن 
في استعادة الوعي بقيمة النقد، بوصفه ضمير الأدب، 
إلى  بحاجة  فنحن  والسطحية.  الفوضى  من  وحاميه 
سياسات ثقافية جديدة تعيد للنقد وزنه، تبدأ بتطوير 
أدوات  يمتلكون  نقاداً  تُخرّج  التي  الأكاديمية  البرامج 
العصر دون أن يتخلّوا عن المنهج، ثم تأسيس منصات 
نقدية احترافية، تتناول الأعمال الأدبية بانتظام، وتتيح 

نتائج اشتغالها للقراءة. فالنقد، في جوهره، ليس ترفاً 
بل ضرورة صحية، تشحذ  ثانويّاً،  ثقافيّاً، ولا نشاطاً 

الإبداع، وتنمي وترتقي بفكر المتلقي«.

غياب المنابر
من جانبه، يؤكد الشاعر والروائي والكاتب المصري 
سمير درويش أنه منذ بداية ثمانينات القرن الماضي، 
الثقافي، وهو يسمع  الواقع  بدأ الاشتباك مع  حين 
العقد  على  يقتصر  لا  فالأمر  النقد«،  »تراجع  مقولة 
الأخير فقط. ويتساءل: »هل النقد مأزوم، وهل ازدادت 

أزمته في العقد الأخير تحديدًا؟«.
ويجيب: »من واقع متابعتي، كمسؤول عن مطبوعات 
ثقافية، أرى لدينا جيلًا مهمّاً من النقاد، داخل الجامعات 
وخارجها، يمتلكون وعياً بالنظرية الأدبية وتطورها في 
السواء،  على  والشرق  الغرب  في  الأصلية،  مراكزها 
بأساتذتهم  ومعرفةً  العربي،  بالتراث  أصيلًا  واتصالًا 
الكبار الذين أسسوا للنقد العربي الحديث: شكري عياد 
جابر  حتى  سويف،  ومصطفى  ناصف  ومصطفى 
عصفور وصلاح فضل، وهو ما يمنح مشروعهم أصالته 
السابقة  الذي كانت الأجيال  النقص  واكتماله، وسد 
تقع فيه، سواء بالانغماس في المنجز الغربي وإهمال 

التراث، والعكس«.
ويستطرد درويش: »ما يعرقل ذيوع المنتج النقدي 
والفكري لهذا الجيل، هو الغياب شبه التام للمجلات 
للدراسات  معتبراً  مكاناً  تفسح  التي  المتخصصة 
الأكاديمية، بعد تراجع مجلة )فصول( المصرية، وتحجيم 
عدد كلمات المقالات في المجلات الأدبية عموماً، وتردي 

استطلاعات وتحقيقات | استطلاعات وتحقيقات |

الشاعرة والباحثة الإماراتية 

مريم الزرعوني:

نحن بحاجة لسياسات ثقافية جديدة تعيد للنقد وزنه، تبدأ بتطوير 

البرامج الأكاديمية التي تُخرّج نقاداً يمتلكون أدوات العصر.

الشاعر والروائي المصري

سمير درويش:
لدينا جيل مهمّ من النقاد، داخل الجامعات وخارجها. وما 

للمجلات  التام  شبه  الغياب  هو  منتجهم  ذيوع  يعرقل 

المتخصصة.



87 9697 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

استطلاعات وتحقيقات | استطلاعات وتحقيقات |

الشاعرة والكاتبة المغربية

علية الإدريسي البوزيدي:

استعادة النقد دوره لن تتحقق إلّّا إذا عاد الناقد إلى جرأته 

ومغامرته خارج القوالب التقليدية واللغة الجامدة.

أستاذ النقد الأكاديمي اليمني 

عبده منصور المحمودي:
بما  معيشتهم،  وتأمين  النقاد،  تحفيز  على  العمل  ينبغي 

يمكّنهم من توظيف جهودهم في الإنجاز النقدي، لا في 

البحث عن مقومات الحياة.

الروائي والمسرحي والأكاديمي المصري 

مصطفى عطية جمعة:

النقدية  المشاريع  الموهوب، ودعم  بالناقد  يجب الاعتناء 
الباحثين  الجامعات  تحتضن  وأن  والتأثير،  القيمة  عظيمة 

الجادين.

مستوى المجلات المحكمة، التي تهتم بالمساهمات 
النقدية أكثر من اهتمامها بجودة الأبحاث، حيث تشترط 
لجان الترقية في الجامعات أن تكون للمتقدم أبحاث 

في هذه المجلات المحكمة«.

تراكمات ثقافية
الإدريسي  علية  المغربية  والكاتبة  الشاعرة  بحسب 
البوزيدي، فإن الواقع الأدبي العربي يشهد تراجعاً واضحاً 
لحضور النقد الجاد، نتيجة تراكمات ثقافية واجتماعية 
أسهمت في إعادة تشكيل الوعي الأدبي وتوجيه الذائقة. 
وتقول: »تحوّل النقد من فعل إبداع موازٍ إلى وظيفة 
باهتة، فأمام وفرة الإنتاج الأدبي   هناك ندرة المتابعة 
يعيش في وعي  العربي  الإبداع  يجعل  النقدية، مما 
النقدي نتيجة أزمة وعي داخل  زائف. وهذا الخفوت 
الوسط الثقافي نفسه، وخلل في البيئة الثقافية. ويبقى 
الإبداع في حاجة ماسة إلى ضمير ثقافي، بوصفه مرآة 

المجتمع، لا ساحة لاستعراض المفاهيم«. 
الأدبية  المجلات  تراجع  أن  الإدريسي  علية  وترى 
المتخصصة نتيجة انعدام الدعم المؤسساتي، وهيمنة 
وسائل التواصل الاجتماعي على المشهد الثقافي، جعل 
التلقي سطحيّاً وسريعاً، بدل القراءة التحليلية، مما أثر 
سلباً على النقد الجاد والأكاديمي. وإن استعادة النقد 
دوره لن تتحقق إلا إذا عاد الناقد إلى جرأته ومغامرته 

خارج القوالب التقليدية واللغة الجامدة«.

الذهنية العربية
الأدبي  النقد  أستاذ  والمسرحي،  الروائي  يقول 
عطية  مصطفى  الدكتور  والحضارة،  والإسلاميات 
والكتب في  والمقالات  الدراسات  كثرة  »مع  جمعة: 
العربية تستشعر  الثقافية  الساحة  الأدبي، فإن  النقد 
فراغاً كبيراً، وغياباً للنقد والنقاد عن مواكبة الإبداعات 
الأدبية وتقييمها، مما يطرح سؤالًا عميقا: لماذا هناك 

كثرة في المنشور، وضعف في التأثير؟«. 
إلى أسباب عديدة، منها أن »الذهنية  ويعيد ذلك 
العربية لا تتقبل النقد بشكل عام، وترى أن دور الناقد 
المبدع مدحاً مجانيّاً، شارحاً محتوى  أن يكون مادحاً 
التقييم  غياب  من  حالة  أوجد  مما  الإبداعي،  العمل 
لمن  أحياناً  تُكتب  الدراسات  صارت  كما  الحقيقي، 
لمدعي  المكافآت  يعطي  أو  ومنصباً،  نفوذاً  يمتلك 
النقد. والمفارقة أيضاً، في كثرة خريجي أقسام النقد 
الأدبي في الجامعات، وتعدد حاملي الدكتوراه منهم، 
ومع ذلك لا نجد لهم أثراً، فكأنهم كتبوا رسائلهم من 
أجل اللقب العلمي. وبعض هؤلاء يقدم خطاباً نقديّاً 
متفلسفاً، متعالياً، غير مفهوم للمثقف العام، يمتلئ 
بالمصطلحات النقدية الجافة، دون تبسيط أو إرشاد 

أو توجيه وإفادة للمبدع«. 
الاعتناء  بأهمية  عطية  مصطفى  الدكتور  وينادي 
عظيمة  النقدية  المشاريع  ودعم  الموهوب،  بالناقد 
القيمة والتأثير، وأن تحتضن الجامعات الباحثين الجادين، 
وتدعم كتبهم. وقبل هذا وذاك، أن يعي القائمون على 
أهمية  والإعلامية  والأكاديمية  الثقافية  المؤسسات 
العملية النقدية، ودورها في إثراء الإبداع، وأن يتخلص 
المبدع ذاته من النرجسية المقيتة التي تجعله ينتظر 
التصفيق والإشادة، وليس التقييم الحقيقي بالنقاش.

التحفيز والتأمين
الحديث  والنقد  الأدب  أستاذ  اليمني،  الأكاديمي 
المساعد، الدكتور عبده منصور المحمودي، يشير إلى 
أن »أزمة النقد الأدبي العربي تتوالد من الواقع المعاصر 

وإشكالياته، وما فيه من عوامل متضافرة في إنتاج 
هذه الأزمة، منها: ما يتعلق بآليات النشر، التي تراجع 
اهتمامها بالتأليف النقدي، لصالح النشر الآني، المتسق 
مع الذائقة المتلاشية في ضوضاء اللحظة المعاصرة. 
ومنها ما يتعلق بثقافة المحاذير، التي تحد حرية الكتابة 
التي  البائسة،  الاقتصادية  الحال  النقدية. كذلك هي 
يعشيها كثيرٌ من النقاد، إذ ينشغلون بأي عمل يمكّنهم 

من مواجهة التزامات الحياة«.
أما المؤسسات الثقافية والأكاديمية، وفق المحمودي، 
لأسباب  النقدية،  بالمشاريع  اهتمامها  انحسر  فقد 
الثقافية،  ميزانياتها  محدودية  أهمهما  من  متعددة، 
به  ترتبط  الذي  الثقافي،  الاستراتيجي  البعد  وغياب 
المعاصر. كما يأتي دور  العربي  بالنقد  مهمة الارتقاء 
طفرة الاتصالات الحديثة، والنشر الرقمي، وما يتعلق 
بذلك من إتاحة المجال لاستيعاب أية اجتهادات نقدية، 
غثة وسمينة، بما فيها تلك الانطباعية، المتماهية في 

طبيعة الاحتفاء بالإصدارات الإبداعية.
تتأتى من  »الحلول  بأن  اليمني  الأكاديمي  ويختتم 
عملية تشخيص دقيقة لإشكالات الواقع، والعمل على 
معالجتها، وذلك عن طريق: إعادة النظر في سياسات 
الممارسة  على  مساعدة  ثقافية  أجواء  وخلق  النشر، 
النقدية بمنهجية علمية وأكاديمية، أو بأنساق صحفية 
غير مفرطة في جوهر العملية النقدية. كما ينبغي العمل 
على تحفيز النقاد، وتنمية مهاراتهم، وتأمين معيشتهم، 
بما يمكّنهم من توظيف جهودهم وأوقاتهم في الإنجاز 
النقدي، لا في البحث عن مقومات الحياة في أعمال 
غير متسقة مع تكوينهم الفكري والمعرفي والثقافي«.



87 9899 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

| صفحات |
صفحات

أحمد العسم: المكان يعيش 

في الجسد لا الخرائط

الشاعر الإماراتي يواصل مشروع كتاب من 400 قصيدة

صـــــفــــحـــــــاتــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
الخيمة«،  رأس  »داخل  الجديد  إصدارك  • في 
تستعيد حيزاً يتقاطع فيه الحنين مع الذاكرة، كيف 

رسمت ملامح المكان من الداخل؟
- »داخل رأس الخيمة« لم يكن مشروع كتابة، بل 
عودة إلى الجذر الأول، إلى النقطة التي انطلقت 
منها حياتي، حيث شعرت كأنني أمدّ يدي نحو نبض 
الدائرة  أكتب عن  أن  الطفولة، وأردت  أعرفه منذ 
التي صنعتني، الأب الذي وضع في يدي معنى 
في  مدرستي  كانت  التي  والأم  والوفاء،  العمل 
الصبر والابتسامة، والبيوت التي فتحت نوافذها 
لخيالي. كنت أبحث عن طريقة أقول بها إن المكان 
لا يعيش في الخرائط بل في الجسد، إذ إنّ مدينة 
وظلّ  تمشي،  ذاكرة  إليّ،  بالنسبة  الخيمة،  رأس 
من ماء وسعف وملوحة ووجوه تحمل آثار الفرح 
حاولت  كلما  إليك  يلتفت  الذي  والتاريخ  والتعب 

الهرب منه. وحين كتبت عن »الدائرة الضيقة« لم 
أقصد العائلة وحدها، بل التفاصيل التي صنعتني 
بصمت، رسائل والدي، وصوت أمي وهي ترتّب 
كتبي، وقصص الجيران، والفرجان )الحارات( التي 
ركضتُ فيها حافياً، والبحر الذي منحني حزناً صافياً. 
هذه التفاصيل، مهما بدت بسيطة، تكتب سيرة 

الإنسان والمكان معاً.

• ما مشروعك الشعري الآتي، وإلى أي مدى 
يقودك نحو أفق جديد؟

- مشروعي الشعري مستمر. الآن، أعمل في 
تكون  لأن  أسعى  جديدة  مجموعة  على  الظل 
200 قصيدة،  أطول وأكثر نضجاً، أنجزت منها 
وأتطلّع لأن تتّسع لبلوغ 400 قصيدة. ولأنني 
لا أستعجل إصدارها، أترك للقصائد وقتها كي 

أحمد العسم

حاورته: شروق البس )الشارقة(

اللغة. وفي  داخل  يتنفّس  الذي  للمكان  الذاكرة، مصغياً  حافة  العسم من  أحمد  الإماراتي  الشاعر  يكتب 
إصداره الجديد »داخل رأس الخيمة.. سيرة ثقافية واجتماعية للدائرة الضيقة« يعود الشاعر إلى المدينة التي 
شكّلته، بوصفها حياة تمشي في الكلمات، وتضيء الأزقة القديمة بما تراكم فيها من حنين وصمت وتفاصيل 
صغيرة لا يلتقطها سوى شاعر يعرف كيف يصون ظلال المكان. إذ يرى أن »المكان لا يعيش في الخرائط، 
بل في الجسد«. ويقول الشاعر أحمد العسم في حوار مع مجلة »كتاب« بعد مروره بتجربة مع المرض: »بعد 
التجربة تغيّرت علاقتي بالكتابة، لم تعد للتجميل أو التسجيل، بل للمكاشفة وللبحث عن معنى يبقى رغم 
خسارة الجسد«، مضيفاً »صرت أكتب من مكان أكثر صدقاً وحنوّاً على الإنسان الذي كنت، وأقول دائماً إن 
البتر الحقيقي ليس ما ينتزع من الجسد، بل ما نتوقف عن قوله«. العسم شاعر يكتب ببطء يعرف طريقه، 
لا يستعجل اللغة ولا يثق بضجيج الجملة العالية، إذ يضع رأسه على كتف الهدوء، ويترك للذاكرة أن تتقدّم 
قبل أن يلتقط منها اللحظات التي تبني قصيدته، وفي هذا الهدوء نفسه، يمضي في مشروع شعري طويل، 
والمتمثل في مجموعة جديدة ينوي أن تبلغ 400 نص، أنجز نصفها حتى الآن، يتركها تنضج على مهل، كمن 
ينتظر الضوء يكتمل داخل الورقة. ويكشف عمله الصادر حديثاً عن منعطف في تجربته، حيث تمتزج السيرة 
بالكتابة الشعرية، وتتشكّل ملامح رأس الخيمة من الداخل. ومن هذا الباب نفسه تتبدّى حساسية العسم 
الشعرية في مجموعاته السابقة، ومنها »باب النظرة«، و«مريم« التي كتبها قبل أن يعرف أن جزءاً من جسده 

يتجه نحو لحظة البتر. كأن الشعر يرى ما لا يرى، في لنبرة مرهفة تلامس الألم والإنصات الداخلي.



87 100101 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

تبلغ لحظة اكتمال تمنحها أفقاً جديداً يليق بما 
كتبت  المشروع،  للقارئ. ضمن هذا  أريد قوله 
قصائد تبدو هادئة من الخارج لكنها محمّلة بوجع 
طويل. ولهذا أقول إن القصيدة لا تكتب حين 
نريد، بل حين تختار هي لحظة ولادتها. وكثير منها 
يولد في الليل، فعندما يبتعد النوم أذهب إلى 
الكتابة، ويتجلّى ذلك في قصيدة »كيد الإضاءة« 
حيث أكتب: »يحاول في هذا الليل الموحش كسر 
يا عميق  الغريب استحواذك  الظلام، لكن  حدّة 
داخل  ووجودك  الواسعة،  الفكرة  على  داخلي 
الحب كفكرة رئيسية أفكّر بها«، ويظهر أيضاً في 
قصيدة »عيون النظرة« حين أقول: »أعرف هذه 
النظرة إلى أشياء اليأس، هاربةً بالاسترخاء بعيداً 

عن عيون النوم«.

• في »أمينة« تكتب من منطقة يختلط فيها 
الوجع بالحبّ، كيف مستك هذه التجربة من الداخل؟

- »أمينة« لم تكن ديواناً فحسب، بل تجربة نشأت 
من تفاصيل صغيرة رافقتني حتى صارت جزءاً من 
وعيي. ومع مرور السنوات، وحين بدأ الرحيل يثقل 
الحياة، أدركت أن نبضاً أخشى فقدانه كان يدفعني 
إلى الكتابة. كانت ضرورة لا خياراً، تركتها تكتمل حين 
تشاء، وحين انتهت شعرت بأن شيئاً داخلياً قد هدأ 
أخيراً. ذلك العمل أصبح بالنسبة إليّ وطناً كاملًا، 
جمعت فيه صورة الأم والبنت والأخت والصديقة، 
كان أرضاً تنبت الغاف، وجبلًا يمنحني من جسده، 
يعرف  يهدأ وهدوء  بين شغف لا  يحملني  وبحراً 
طريقه وحده، كان مرآة لتناقضاتي بين الشغف 
عنه  والحديث  والسكينة.  والعصبية  والحكمة، 
الآن يوقظ رغبة بالبكاء، فهو ليس نصاً، بل روحاً 
وضعتها بيدي في قبرها. واحتضنت الكتاب بعد 
صدوره كمن يحتضن أثراً أخيراً لمن فقده، لذلك 
لم يفتح لي أفق كتابة الذات فقط، بل أعاد صياغة 

علاقتي بالعالم.

• في »باب النظرة« كتبت بنبرة شفافة تجربة 
المرض والبتر، كيف غيّرت هذه التجربة رؤيتك؟

- ديوان »باب النظرة« لم يكن مواجهة طبية فقط، 
بل مواجهة مع النفس والخوف وحدود الجسد حين 
يتصدّع تحت وطأة الألم. وعندما أخبرني الطبيب 
بقرار بتر قدمي شعرت كأن باباً يفتح على منطقة 
لم أدخلها من قبل، كأنني كنت أكتب عن النهاية 
قبل أن أصل إليها. قبل البتر بفترة قصيرة كتبت 
قصيدة »مريم« دون أن أعلم أنها كانت تمهيداً لما 
أن شعري كان  أدركت  إليها  سيأتي، وحين عدت 
يكتب نبوءته بطريقته. بعد التجربة تغيّرت علاقتي 
بالكتابة، لم تعد للتجميل أو التسجيل، بل للمكاشفة 
وللبحث عن معنى يبقى رغم خسارة الجسد. صرت 
أكتب من مكان أكثر صدقاً وحنوّاً على الإنسان الذي 
كنت، وأقول دائماً إن البتر الحقيقي ليس ما ينتزع 

من الجسد، بل ما نتوقف عن قوله.

بأنها بسيطة وعميقة، كيف  • لغتك توصف 
تصل إلى هذه المعادلة؟

- لا أظن أنني أصل إليها بمنهج واعٍ، الأمر بدأ 
سجدت  التي  اللحظة  تلك  من  قديم،  دعاء  من 
منذ  بصدق.  الناس  يلمسها  كلمة  وطلبت  فيها 
كأنها  روحي،  إلى  أقرب  اللغة  الحين صارت  ذلك 
بالجهد وحده، بل بنعمة يضعها  هبة لا تكتسب 
القدر في فم الشاعر حين يكون صادقاً مع نفسه. 
أكتب بعفويتي، من تلك المساحة التي يتخفّف 
فيها الإنسان من ضجيج العالم، ليقول عبارة تحمد 
ما تبقى من الحياة. والكلمة عندي بسيطة، لكنها 
تحمل طبقات من التجربة والمشاعر، كأنها تصفّى 
من ذاكرة طويلة. والناس يشعرون أنني أعيش ما 
أكتب، وأن النص امتداد لداخلي، وهذا الصدق هو 
ما يجعل البساطة قادرة على حمل عمقها بلا ضجيج.

• تتنقّل في نصوصك بين الفصيحة والعامية، 
كيف تتعامل مع هذا الجانب؟

بوصفهما  والفصيح  بالعامية  أكتب  لا  أنا   -
لغتين منفصلتين، بل بوصفهما امتداداً للنفس 
النص  إلى  الإماراتية  لهجتي  تدخل  أحملها.  التي 

طبيعية  مفتوحة،  نافذة  من  النسيم  يدخل  كما 
وخفيفة، تكشف للقارئ العربي شيئاً من حكايتنا 
وذاكرة مكاننا. أما الفصيحة فهي الأفق الذي يمنح 

القصيدة بعدها الأعمق. 

• كيف تتشكّل علاقتك بالمكان أثناء الكتابة؟
- أثّرت فيّ حساسية الأمكنة منذ الصغر، فالمكان 
لا أطرق بابه، بل أنصت إليه. حين أمشي في حارتي 
القديمة أشعر بأن الجدران والناس يصنعون وعيي 
الأول، من الأم، إلى الأب، والوجوه، والتفاصيل 
التي منحتني ما يشبه التربية الثانية. لقد كبر هذا 
علاقة  بالمكان  علاقتي  وصارت  داخلي،  الشعور 
المحبّ والصديق والأخ. كثيراً ما أسأل نفسي لماذا 
تسكنني رأس الخيمة إلى هذا الحد؟ ربما لأنها لم 
تكن مجرد مدينة، بل جزءاً من تكويني ومن النص 

الذي أكتبه كلما اقتربت من روحي.

• ما الذي يمنحك القدرة على صون التفاصيل 
الصغيرة؟ وكيف تولد القصيدة من تلك اللحظات؟
التفاصيل  حفظ  على  قادر  الشاعر  أن  أعتقد   -
والأشياء  يكتبها.  أن  قبل  يعيشها  لأنه  الصغيرة 
البسيطة تفتح الطريق إلى ما هو أكبر، تماماً مثل 
صوت المؤذن حين يعلو فنسمعه جميعاً، وحين 
يخفت قد يمرّ دون أن ننتبه، فالتفاصيل تشبه هذا 
الصوت الخافت. وأنا أعطيها صوتاً كي لا تضيع 
من الذاكرة، ولهذا أحكي عن الأماكن التي مررت 
يمنح  التفاصيل  لهذه  الشاعر  يخلص  وحين  بها. 
النص صدقه، ويثق الناس بما يقوله لأنه يأتي من 
تجربة عاشها. حتى في »باب النظرة« كنت واقعياً 
مع نفسي، أكتب عن بتر جزء من جسدي، وعن 
ذكرى تلك الفتاة المريضة بالسرطان التي قالت 
لي »عندي عشر دقايق«. شعرت وقتها أن الزمن 
يطوي نفسه في جملة واحدة، وأن الكلمات هي 
اليد الأخيرة التي يمكن أن أمدّها لها، وحين همّت 
بالرحيل قالت بصوت خافت: »أنا بنام«، ثم نامت 
فعلًا نومة الرحيل. ومن يومها تغيّر داخلي كلّه، 
وصرت أرى أن الكلمة جسر خفيف يعبر به الإنسان 
نحو العالم في لحظته الهشّة، وصارت كتابتي أكثر 

| صفحات |صفحات



87 102103 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

ما  تحفظ  التي  وحدها  لأنها  التفاصيل،  قرباً من 
يتبقّى من الحياة.

الثقافي،  عملك  من  طويلة  سنوات  بعد   •
وتجربتك في إدارة فرع اتحاد كتّاب وأدباء الإمارات 

في رأس الخيمة، ما الذي تعلمته؟
المثقفين  من  الكثير  تعلّمت  شبابي  في   -

الإماراتيين الكبار، تعلمت التواضع والمحبة، وأن 
العمل الثقافي الحقيقي لا يحتاج إلى ضجيج، بل 
إلى حضور صادق وإيمان برسالة الكلمة. واليوم، 
حين يصدر كتاب لشاب إماراتي، أشعر بأن الفرح 
يتجدّد، لأن الثقافة تزهر حين نحملها معاً جيلًا يفتح 
فالثقافة  كلمة،  على  تتكئ  وكلمة  لآخر،  الطريق 

ليست موقعاً، إنها روح تنتقل بالمحبة والقدوة.

أحمد العسم، شاعر إماراتي، من مواليد عام 1964 في »فريج ميان« برأس الخيمة. كان رئيس الهيئة 
الإدارية لفرع اتحاد كتّاب وأدباء الإمارات في رأس الخيمة. 

خلال مسيرته، أصدر 26 كتاباً، معظمها في الشعر، ومن بينها: »يحدث هذا فقط«، »الفائض من 
الرف«، »باب النظرة«، »ليل يبتل«، »لم يقصص رؤياه«، »المهمل في الحياة«، »أمينة«، »نقلات«، 

والأعمال الشعرية »أصافح ضيوفاً لا أعرفهم في الظلمة«.

سيرة الشاعر

صفحات

الهدوء الذي..

هوى ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
وهواء ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

بقلم: خلود المعلا

هواء وشفاء ووجه الطبيعة الأجمل، هذا الهدوء الذي دونه تصير الحياة استنزافاً سافراً، تجربة مرهقة وحادّة للجسد والعقل. هو الحضن الذي يضم 
ويربّت على الروح، الدرع الدافئ الذي يقينا الصخب وأياديه الأخطبوطية. 

إن تسارع وتيرة الحياة بهذا الشكل المرعب، وتزايد الانشغالات والمتطلبات والتوقعات والضغوط اليومية تجعلنا ضحايا التشتت الذهني. حجم التعرض 
لدوامات العالم الرقمي وما ينضح به من ضجيج وتلوث، كونه الشر الذي لا بد منه، كفيل بأن يزيد من التشتت والإجهاد والاضطراب النفسي. هذا 
العالم الرقمي الملوّث والبارع في خلط الحقائق وقلب الموازين حتى صار فيه عدد المشاهير أكثر من المبدعين، وعدد المدعين أكثر من المختصين، 
والمنصات المتكلفة أكثر من الأصيلة، والأضواء الشخصية المصنوعة أكثر من الحقيقية المستحقة. لا شيء يُعرض على طبيعته وحقيقته، حتى 
الصخب تغيرت مسمياته وصار ضرورة لتمرير ما لا يجب أن يمر، لعله السبق، تأكيد الحضور، إرضاء الغرور، الشهرة، التنافس، لفت الأنظار أو عدم 
الاكتفاء، والرغبة في الحصول على كل شيء مستحق أم غير مستحق. هذا النسق الجنوني الذي ينتاب كل تفصيلة في الحياة ما هو إلّّا آفة يتعرض لها 
الإنسان ولا مفر منها، وما التوتر وإجهاد الأعصاب، وارتفاع ضغط الدم، وغيرها مما تطلق عليها أمراض العصر إلّّا بعض آثار هذه الآفة. وفي خضم كل 
ذلك يصير الهروب إلى الهدوء ملاذاً وتغدو العزلة ملجأ. إن حجم ما نتعرض له من هذا التلوث الضوضائي يجعل اختيار الهدوء ضرورة في عالم يكتظ 

بالصخب والأعباء والأضواء الفارغة. 
نشرت “بي بي سي نيوز” منذ أسابيع موضوعاً يتعلق بقطاع السفر بأن عام 2026 سيكون عام الملاذات الهادئة، والهدوء فوق كل شيء وأنه ومن 
 Hush وهي كلمة مركبة من Hushpitality المتوقع أن يهيمن اتجاه واحد على العام الجديد؛ “الهدوء في أماكن الإقامة”. وتُعرف هذه الحركة أيضاً باسم

بمعنى الصمت وHospitality  بمعنى الضيافة. وتتمحور حول الراحة والصمت وإيجاد طريقة للهروب من ضغوط الحياة العصرية المتراكمة.
وأذكر هنا ما قاله فيودور دوستويفسكي عن مدى حاجته للهدوء “لست في حاجة إلّّا إلى هذا، أنا في حاجة الى الهدوء، إنني مستعد لأن أبيع الكون كله 

بقرش واحد، شريطة أن أُترك وشأني هادئاً مطمئناً”. 
يتخلى دوستويفسكي عن الكون وما فيه من أجل أن يترك في هدوء وطمأنينة، عكس أولئك الذين يرون الصخب حياة، وتشكّل الأضواء الجزء الأهم 
منها، فلا يعود للهدوء مكان ولا للطمأنينة معنى. يرى البعض الهدوء حاجة ماسة، ويرى آخرون خلاف ذلك، لأنّ حاجات البشر تختلف حسب ظروف 
راً.  الحياة ودرجة الوعي. أما أمثال دوستويفسكي فإنهم يعون جيداً نعمة الهدوء لتستقيم الحياة، والذي من أجله يصبح التخلي عن الكون بأكمله مبرَّ
ر، الحِلْم والرفق،  ر والتَفكُّ فالهدوء لا يأتي وحده وإنما يجلب معه الَأمان والَأمْن، الاستِقرار والطمأنينة، التبصُّ
ة والرفْق، السكون والصمت، الصبر والرؤية،  الراحة والسكينة، الوقار والرّجاحة، الرزانة والرصانة، الروِيَّ
فكيف لا يكون ضرورة وحاجة مُلحّة ! لكن من أين يأتي الهدوء في عالم يعج بالضوضاء والصخب؟ إنه 
هبة، رغبة، أمنية يتطلب تحقيقها جهداً واجتهاداً. هو نعمة وهبة من الله تعالى حين يتعلق بهدوء 
الطبع والنفس، وقلّما يجتمعان معاً في إنسان واحد. فهدوء الطبع لا يعني الهدوء النفسي، فهناك 

هادئ الطبع لكن داخله قابل للانفجار في أيّ لحظة. 
الهدوء كائن صامت متشكّل وليس بهيئة واحدة، وهو بديع في كل هيئاته: هدوء الأجواء، والمكان، 
هدوء الطبع وهو يختلف عن هدوء الأعصاب، هدوء الجسد ويعني هدوء الحواس وهدوء الحركات 
والملامح والتصرف، ثم الهدوء الداخلي، وهدوء النفس ويشمل هدوء القلب وهدوء الفكر ومنها 
يأتي هدوء الكلام.  الهدوء مفتاح الخشوع وقبول الصلاة، وهو من صفات الجّنة وأهلها. الهدوء 
حرية وتحرّر وانعتاق وبداية لكلّ شيء متزن، إنه اليد الخفية التي تداوي، وتطبطب، وتحقق التوازن 
النفسي، وتصفي الذهن وتعيد ترتيب الأمور. ويستحق الهدوء منا أن نجتهد للوصول له ولو بشق 

الأنفس. يقول فريدرك نيتشه: “كلما ارتقى عقل الإنسان، قلّت رغبته في الضجّة”.

• شاعرة من الإمارات
hawawahawaa@gmail.com



87 104105 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

| صفحات |
صفحات

تحولات في شكل 

القصيدة العربية

وحدة التفعيلة ضمن تغيير هائل في شكل القصيدة. 
وقدّمت قصيدة التفعيلة إمكانات شعريّة مهمّة على 
صعيد تغيير المفهوم الشعريّ؛ والانتقال من نمطيّة 
القصيدة نحو فضاء شعريّ مغاير ينطوي على قدر 
واضح من التجديد، واستطاعت في سنوات قليلة 
امتدّ  تكرّس نموذجها وتستقطب حراكاً شعريّاً  أن 
بسرعة البرق إلى أرجاء الوطن العربيّ من المحيط 
توسيع  فيه  يمكن  الذي  النحو  على  الخليج،  إلى 
أغلب  الريادة كي يشمل شعراء كثراً من  مصطلح 

أقطار الوطن العربيّ.
كان لكلّ شاعر من هؤلاء الشعراء إسهاماً خاصّاً 
في تطوير المفهوم وفتحه على آفاق إضافية، كوّنت 
على نحو ما فضاء هذه القصيدة، لكنّها لم تتمكّن 
من الاستمرار بالتطوّر والتجديد والتحديث كما هو 
مطلوب من حداثة المفهوم، لا سيّما أنها ظهرت 
للوزن  مغادرتها  أعلنت  التي  النثر  قصيدة  بصحبة 
والقافية تماماً، على الرغم من أنّ قصيدة التفعيلة 
اتجهت نحو فكرة الأجيال لدعم مسيرتها التطويريّة، 
فكان جيل الستينات والسبعينات والثمانينات وما 
تلاها؛ وقد سعى كلّ جيل إلى فرض نموذجه والدفاع 
الذي قدّم منجزات لا  النحو  عن خصوصيّته، على 

يمكن إغفالها أو تجاهلها.
شكّلت قصيدة النثر حدثاً شعريّاً جديداً أنهى مرحلة 

هيمنة الوزن والقافية على مصير الشعريّة العربيّة، 

واجتهد في تقديم مفهوم مغاير للشعر عابر للمعايير 

التقليديّة المتداولة، وتعرّضت هذه القصيدة لكثير 

عرّاباً  بوصفها  )شعر(  مجلة  سيّما  لا  الهجوم،  من 

ماديّاً صريحاً لهذه القصيدة على نحو من الأنحاء.

صارت قصيدة النثر نموذجاً يتلاءم مع حركة الحياة 

في تطوراتها المذهلة على الأصعدة كافّة، فلم تعد 

الغنائية العالية السبب الأكبر في توكيد شعريّة الكلام، 

إذ اشتغل شاعر قصيدة النثر على الانتقال بالشعر 

نحو مساحات رحبة من الرؤية والرؤيا والفكر الخلّّاق 

والعمل على فعاليّة التصرّف باللغة، غير أنّ مشكلة 

هذه القصيدة هي استخفاف الآخرين بها، باعتقاد 

خاطئ يجعل من إهمال الوزن والقافية سبباً لسهولة 

كتابتها، بينما هي في جوهرها أصعب أنواع الكتابة 

الشعريّة؛ لأنّ على شاعرها أن يؤلّف قصيدة تخلو 

من الركائز الأساسيّة التي تصنع الشعر، لذا فهذه 

القصيدة هي الأقلّ والأندر قياساً بالقصيدة العمودية 

وقصيدة التفعيلة، ولن ينجح فيها إلّّا الشاعر الذي 

دُفع إلى مضايق الشعر فعلًا، وأدرك بعمق ودراية 

ويقين ومعاناة أنّ الشعر صعبٌ وطويل سلّمه.

بقلم: الدكتور محمّد صابر عبيد

الموصوفة  التقليديّة  العربيّة  القصيدة  ظلّت 
بـالعموديّة كلّ هذه القرون؛ من قبل ظهور الإسلام 
النمطيّ، في مفارقة  ثابتة على شكلها  حتّى الآن 
حضاريّة لم تشهدها أيّة شعريّة من شعريات العالم 
على مرّ العصور. ووصلت في العصر العباسي إلى 
على صعيد  أكبر مكاسبها  درجاتها، وحقّقت  أعلى 
استنفاد الطاقات إلى أقصى حدّ، وقد أتاح العصر 
العباسيّ - بما انطوى عليه من قيم حضاريّة عالية 
التقدّم والتطوّر والابتكار والإنتاج - فرصاً كافية لظهور 
آلاف الشعراء، وأنتج هذا الفيضان الشعريّ العارم 
أهمّ الأسماء في تاريخ الشعريّة العربيّة، مع أنّ ضوء 
هذه الأسماء التي لا تتجاوز عدد الأصابع غطّى على 
شعراء مهمّين كُثر، لم يجدوا لهم موطئَ قدمٍ في 
هذا الحقل الشعريّ بحضور الأسماء المركزيّة. واحتشد 
التاريخ على نحو غزير ونموذجيّ في شخصية  هذا 
شاعر نوعيّ، لخّص هذه التجربة وقادها وأخذها نحو 
المتنبي  أحضانه بقوّة واستئثار وجبروت، إلا وهو 
الذي اختصر الشعريّة العربيّة واختزلها في شخصيّته 
الشعريّة والإنسانيّة، داخل تجربة شديدة الخصوصيّة 
والفرادة والاحتواء والتمثّل والتهام طاقات الشكل 
واعتصار مكوّناته حتّى نهاياته القصوى، بحيث أقفل 
الشاعر المتنبي هذا الشكل )العموديّ( واستنفد كلّ 

ما يمكن من جماليّات تخصّه.
تقود عملية فحص تجربة المتنبي على هذا الأساس 
إلى نتيجة عميقة تؤكّد أنّها قالت كلّ شيء، ولم يعد 
ثمّة ما يقال داخل مضمار هذا الشكل بعد أن بلغت 

العموديّة مرحلة الإشباع الشكليّ، وكان  القصيدة 
العربيّة وشؤونها  الشعريّة  على كلّ معنيّ بقضايا 
الانتباه إلى هذه اللحظة التاريخيّة الفارقة في حياة هذه 
الشعريّة، وإقفال الشكل منذ ما يقرب من ألف عام 
حيث توفي المتنبي؛ بحثاً عن شكل آخر بوسعه فتح 
مجالات جديدة لتطوّر المفهوم والأداء. تنتمي هذه 
الإشكاليّة إلى طبقة أساسيّة من طبقات مفهوم 
الشعر في درجته النظريّة الأعلى، ولا بدّ من إدراك 

الفرق الجوهريّ بين الشعر والنظم. 
بما أنّ القصيدة العموديّة وصلت إلى سقفها الأعلى 
على يد المتنبيّ، الذي هو حصيلة كليّة لتجربة الشعريّة 
العربيّة في العصر العباسيّ وما قبله، كي تبلغ أبلغ 
طبقات شعريّتها باستنفاد واضح وعميق لجماليّات 
الشكل وزخمه التشكيليّ ومؤونته التعبيريّة، فهذا 
يعني أن تترك الساحة لشكل مغاير يحمل مفهوماً 

مغايراً يفتح الشعريّة العربيّة على أفق جديد.
معيّنة  أوقات  ضمن  المجدّدين  بعض  حاول 
التجربة  العربيّة؛ لا سيّما في  الشعريّة  في مسيرة 
الأندلسيّة، طرح بعض الأفكار على نحو يسهم في 
تفكيك منظومة القصيدة التقليدية، لعلّ أشهرها 
الموشّحات وما انتظم في نسقها من إسهامات جادة. 
وفي منتصف القرن العشرين برزت ثلّة من الشعراء 
أُطلق عليهم فيما بعد )الشعراء الروّاد(، افتتحوا فجراً 
جديداً للشعريّة العربيّة بطرح مفهوم جديد للقصيدة، 
تمثّل فيما اصطلح عليه وقتها )الشعر الحرّ( ثمّ ما 
لبثت التسمية أن آلتْ إلى )قصيدة التفعيلة(، كي 
تكون معبّرة أكثر عن جوهرها بوصفها نهضت على 



87 106107 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

| صفحات |
صفحات

نادية النجار: تكريمي 

في معرض الشارقة للكتاب 

شرف لي

هو شرف لي، لأنه يحفز الكاتب على مواصلة أعمال الكاتبة الإماراتية خرائط من الحنين والبحث عن الذات
الكتابة والإبداع«. لذلك، لا تتعامل مع الكتابة 
كمنجزٍ عابر، بل كحياة تُعاش بكل تفاصيلها، 
والعالم، وتؤمن  ذاتها  لتكتشف  تكتب فيها 
أن كل عمل جديد هو »تجربة فريدة، وهو من 

يقرر شكله ونوعه«.
تلك هي الكاتبة نادية النجار: صوتٌ إماراتي 
يكتب من ضوء المكان، ومن موج البحر وسعف 
النخيل وأجنحة النوارس، لتغدو أعمالها شهادة 
ا  يتبدّل، ووجدانٍ يظل مشعًّ زمنٍ  فنية على 
بالأصالة والمتعة واللغة الرصينة التي تحرص 

على أن تظل حاضرة في كل نصٍّ جديد.
فعن روايتها »ملمس الضوء« التي وصلت 
إلى القائمة القصيرة للجائزة العالمية للرواية 
العربية عام 2025، وحصدت مؤخراً جائزة أفضل 
كتاب إماراتي ضمن فئة الرواية الإماراتية في 
جوائز معرض الشارقة الدولي للكتاب بدورته 
44، تقول في حوار مع »كتاب«: »التكريم هو 
شرف لي، على المستوى الشخصي والمهني، 
لأن الجائزة تأتي من مؤسسة ثقافية عريقة 
مثل هيئة الشارقة للكتاب. وبالطبغ هذا التقدير 

يحفزني على مواصلة الكتابة والإبداع«. 
بــ  توازن  أن  استطاعتها  كيفية  عن  وتتابع 
»مدائن اللهفة« بين الشعر في اللغة والواقعية 
في السرد، قائلة: »اللغة الشعرية كانت عفوية 
لأنها مناسبة لأحداث الرواية، ومن الضروري 
أن يوازن الكاتب بين اللغة والسرد، وأن لا 
يتكلف في اللغة. أظن أن هذا التوازن هو 

ما يجعل السرد مؤثرا وممتعاً«.
وعن ثلاثيتها »الدال« التي حصدت جائزة 
أفضل كاتب إماراتي مبدع، وما تمثله هذه 
الحروف الثلاثة في وجدانها، توضح الكاتبة 
نادية النجار أنّ الحروف الثلاثة جاءت دون 

تخطيط ومن عناوين الأبواب الثلاثة للرواية: 
)دارا ( اسم السفينة التي تعرضت للغرق 
من  الثامن  في  دبي  خور  على مشارف 
رحلتها  قبل   ،1961 عام  نيسان  أبريل/ 
البطلة  و)دانة(  الهند،  إلى  المفترضة 

تدور  حيث  و)دبي(  الحادثة،  تلك  من  الناجية 
أبرزت  بالفعل  الرواية  ولكن  الرواية.  أحداث 
التحولات التي مرت بها المنطقة، من خلال 

حيوات شخصيات الرواية.
وتؤكد على الدور الكبير لأدب الأطفال في 
تعزيز القيم لدى الجيل الجديد، وتنمية الخيال 
لديهم. فهي تكتب كتباً للأطفال لأنَّ الكتابة 
الخيال  وتلهمهم  مدهشة  عوالم  تفتحُ  لهم 
وتمنحهم المعرفة، وتفتح لهم أبواب الأسئلة، 
ولهذا السبب يحضر أدب الأطفال بقوة في 
تجربتها من خلال أعمال مثل »النمر الأرقط« 

كتبت: الدكتورة أماني محمد ناصر

من  النجار  نادية  الإماراتية  الكاتبة  تصوغ 
مفردات المكان والبحر والصحراء سردًا يلتقط 
الجوهر الإنساني قبل التفاصيل، كيف لا وهي 
ابنة المكان والزمان معًا. وترى أن مسؤولية 
الكاتب الإماراتي في قراءة التحولات الاجتماعية 
تنبع من كونه »ابن بيئته وثقافته وتاريخه«، 
ولهذا تبدو أعمالها كخرائط من الحنين والبحث 

عن الذات في مرآة الواقع.
من »مدائن اللهفة« إلى »ملمس الضوء« 
التي بلغت القائمة القصيرة للجائزة العالمية 
للرواية العربية لعام 2025، تمضي نادية النجار 
أن  تؤمن  والسرد،  الشعر  بين  واثقة  بخطى 
لأنها  عفوية  تكون  أن  يجب  الشعرية  »اللغة 
الكاتب  على  وأن  الرواية«،  لأحداث  مناسبة 
اللغة والسرد، وأن لا يتكلف  أن »يوازن بين 
في اللغة«، إذ ترى في هذا التوازن سرّ التأثير 

وجمال المتعة الأدبية.

وفي ثلاثيتها »الدال« التي نسجت حكاياتها 
من حروف ثلاثة – دارا، دانة، دبي – تتجلى 
العناوين؛  التقاط ما يغيب خلف  رؤيتها في 
فهي تكتب عن الغرق وعن النجاة منه، موثقة 
التحولات الزمنية في الوقت الذي تنصت فيه 

إلى نبض الإنسان وسط الموج والمدينة.
خاصة،  مكانة  الطفل  أدب  الكاتبة  تُولي 
لأنه كما تقول »يفتح عوالم مدهشة، ويمنح 
واصفة  الأسئلة«،  أبواب  ويفتح  المعرفة، 
متعتها بأنها »مضاعفة عندما ترى نصوصها 
تتحول إلى كتبٍ تحوي رسوماتٍ جميلة في 
جاءت  المنطلق،  هذا  ومن  الأطفال«.  أيدي 
من  جزءًا  لتغدو  الأرقط«  »النمر  مثل  أعمال 
مناهج التعليم، شاهدةً على إيمانها بأن الخيال 
الجمال  وأن  للفهم،  مدخلًًا  يكون  أن  يمكن 

طريق إلى المعرفة.
أما الجوائز التي حصدتها، فهي بالنسبة لها 
تحفيز على مواصلة الإبداع، كما تقول: »التكريم 

نادية النجار



87 108109 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

الذي أُدرج في مناهج التعليم.
وردًا على سؤال حول الفارق في تجربتها بين 
الكتابة للكبار والكتابة لليافعين، وإن كانت تجد 
نفسها أقرب إلى عالم الطفل أم إلى تعقيدات 
النفس الإنسانية في الرواية، تجيب: »لكل منها 
الكتابة  بدأتُ  الواقع  في  وأدواتها.  تحدياتها 

للكبار، ثم اتجهتُ إلى الكتابة للأطفال. أحب 
أدبية مختلفة،  أجناسٍ  التجريب، وكتبتُ في 

وأجد نفسي فيها كلها«. 
وتردف »كل عمل جديد هو تجربة فريدة، وهو 
من يُقرر شكله ونوعه. أحياناً تأتيني فكرة مكتملة 
ومكثفة فتصلح لقصة قصيرة، وأحياناً تستدعي 
شخصيّةٌ أو فكرة ما حيواتٍ متشابكة فتمتدّ 
إلى رواية. أما أدب الطفل فله مكانة خاصة 
في قلبي، يمنحني متعة وسعادة مضاعفة، 
وخاصة عندما أرى نصوصي تتحول إلى كتبٍ 
تحوي رسوماتٍ جميلة في أيدي الأطفال«. 

الكاتب  »مسؤولية  أن  النجار  نادية  تؤكد 
الإنساني  التحول  هذا  توثيق  في  الإماراتي 
وثقافته  بيئته  ابن  أنه  من  تنبع  والاجتماعي 
وتاريخه، ومن الطبيعي أن يتأثر بكل ما سبق. 
وتتابع: وكوني إماراتية عشتُ في مدينة دبي، 
بتغيرات  مرَّ  غنياً  وتاريخًا  بيئةً خصبة،  أمتلك 
كثيرة، وذاكرة بصرية وسمعية فريدة استعرتها 
الصحراء،  العبرة،  الخور،  الساحل،  البحر،  من 
وأشجار  الغاف  شجر  النوارس،  الشمس، 
النخيل. وقد ظهرت تلك المؤثرات في أعمالي 
ونصوصي، أحيانًا بشكل واضح وأحيانًا بشكل 

غير واضح، حسب نوع العمل وحاجته«. 
وتختتم بأن العناصر التي تحرص على وجودها 
في كل عمل جديد هي توفر الأصالة والمتعة 

واللغة الرصينة.

صفحات

نادية النجار، كاتبة إماراتية درست علوم الكمبيوتر في جامعة عجمان للعلوم والتكنولوجيا. صدرت لها 
روايات ومجموعات للكبار، فضلًا عن كتب مصورة للأطفال. فازت بجوائز عدة، أحدثها جائزة أفضل كتاب 
إماراتي ضمن فئة الرواية الإماراتية في جوائز معرض الشارقة الدولي للكتاب 2025، بالإضافة إلى جائزة 

الإمارات للرواية عن فئة الرواية القصيرة عام 2015، وجائزة أفضل كاتب إماراتي مبدع في معرض الشارقة 
للكتاب عام 2017، وجائزة العويس للإبداع في فئة أدب الأطفال ضمن قائمة الشرف للمجلس الدولي 
لكتب اليافعين. ووصل كتابها »نزهتي العجيبة مع العم سالم« إلى القائمة القصيرة لأدب الطفل لجائزة 

الشيخ زايد للكتاب 2017.

سيرة الكاتبة

عماد فؤاد يصدر 

»معجم الحواس الناقصة«
الشارقة – »كتاب«

الشعري  كتابه  في  فؤاد،  عماد  المصري  الشاعر  يمزج 
الشعرية  إمكاناته  بين  الناقصة«  الحواس  »معجم  الجديد 
القصائد،  عنوان  واحدة، متخلياً عن  والسردية في جديلة 
قصيرها وطويلها، لتأتي متتالية فيما يشبه عقدًا تترابط 
روائية  نهاية  إلى  وصولًًا  الدرامية  أحداثه  وتتصاعد  حبّاته 

بشكل ما، في تجربة شعرية ولغوية جديدة.
في  المقيم  للشاعر  السابع  الشعري  العمل  يتضمن 
بلجيكا منذ العام 2004، والذي صدر حديثاً عن دار ديوان 
للنشر بالقاهرة، ثمانية فصول، هي: »ما قبل«، »الصّوت«، 
»الصّورة«، »الرّائحة«، »اللّمس«، »الطّعْم«، »الألم«، و«ما 
عري السابع للشّاعر والمترجم، بعد  بعد«. وهو العمل الشِّ

»تلك لغة الفرائس المحظوظة« الصادر 2019.
وجاء في كلمة الناشر أنّ الكتاب ينطلق من لحظة التّأسيس 
كر والأنثى، متجاوزاً  الأسطوريّة الأولى؛ يتناول العلاقة بين الذَّ

الثنائيّات التقليديّة للقوّة والضعف. وبهذا المعنى، ووفق 
الناشر، فإن كتاب عماد فؤاد »مشدود بين قُطبي  قول 
الكمال والنّقصان«، مضيفاً »إنّه كون شاسع ومركّب. عالم 
والدّينية  الفلسفيّة  طبقاته  وتتراكم  أبعاده  تتعدّد  معقّد 
صفحة بعد صفحة، وقصيدة بعد أخرى«. ويردف »تأبى لغة 
د لغة  عماد فؤاد الاكتفاء بأداء مهمّتها الرئيسية، فتكون مجرَّ
هدفها الإيصال فحسب. لا، اللّغة هنا مثل شاعِرها؛ طامعة 
عر  في أكثر من الممكن، في أكثر حتّى ممّا يستطيع الشِّ
أن يستخرجه من اللّغة نفسها«.  يذكر أن عماد فؤاد قدّم 
عددًا من الكتب في مجالات أخرى، من بينها »ذئب ونفرش 
عري  طريقه بالفخاخ.. الإصدار الثاني لأنطولوجيا النّص الشِّ
المصري الجديد«، »رعاة ظلال.. حارسو عزلات أيضًا«. وفي 
النقد الثقافي أصدر كتابه »على عينك يا تاجر، سوق الأدب 
العربي في الخارج.. هوامش وملاحظات«. كما صدرت له 

مختارات شعرية بالفرنسية تحت عنوان »حفيف«.

شاعر ومترجم

عماد فؤاد، شاعر ومترجم من مصر، من مواليد 1974 
يقيم  بمصر.  المنوفية  بمحافظة  الفرعونية  قرية  في 
منذ العام 2004، في بلجيكا. يعدّ من جيل التسعينات 
نساء  زير  »تقاعد  عرية:  الشِّ أعماله  أهم  ومن  الشعري. 
دم«  ة النَّ عجوز« )شرقيات، 2002(، »بكدمة زرقاء من عضَّ
)النهضة، 2007(. و«عشر  )شرقيات، 2005(، »حرير«، 
ة« )الآداب، 2010(. فضلًًا عن مجموعته  طُرق للتّنكيل بجثَّ
الشعرية الأولى »أشباحٌ جرّحتها الإضاءة« )ديوان الكتابة 

الأخرى، 1998(.

إصدارات إصدارات



87 110111 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

سارة حواس: ثقل النص أكبر 

التحديات أمام المترجم

الشاعرة المصرية تؤكد أنها تنقل ما تحبّ من الإنجليزية إلى العربية

والمفردات، كما أن كل ثقافة لها عاداتها وتقاليدها، 
وهذا تحدٍّ آخر يواجه المترجم. فالمترجم لا يتعامل 
ة حبلى بالثقافة  اء أو فارغة، بل لغة حيَّ مع لغةٍ صمَّ
التي تأتي منها. لذا فالترجمة عملية إبداعية متكاملة 
الأركان، لا تخلو من الفن في مواجهة كل المعوقات 
والصعوبات التي تواجه المترجم وتحويلها إلى إبداعٍ 

مُغاير للنص الأصلي.
 

ا، ما أول ما يجذبك؟ ا شعريًّ • عندما تترجمين نصًّ
كاملة بكل ما فيها  القصيدة كوحدةٍ  تجذبني   -
من جماليات وصور بلاغية وأفكار ومشاعر. هناك 
نصوص تُترجم بسهولةٍ إلى لغةٍ أُخرى، بينما يصعب 
ترجمة نصوص أخرى، ليس لعيبٍ فيها، بل لكثرة 
الثقافة  لغة  في  فهمها  يصعب  التي  المفردات 
الأخرى. وهذا معيارٌ أساسيٌّ بالنسبة إليَّ في اختيار 
ده الشاعر والمترجم  النص الذي أترجمه. وهوما أكَّ
الأميركي إزرا باوند ›‹من الممكن التقاط الجوهر في 
الترجمة، ولكن يعتمد ذلك على نوع الشعر. هناك 

شعراء يمكن ترجمتهم بسهولةٍ أكثر من غيرهم«.
 

• في مشروعك لترجمة الشعر الأميركي، كيف 
تختارين الشعراء والنصوص؟   

- في كتبي الثلاثة التي صدرت عن بيت الحكمة 
للثقافة بالقاهرة، »ثقبُ المفتاح لا يرى.. عشرون 
شاعرةً أمريكيةً حائزاتٍ على جائزتي نوبل وبوليتزر«، 
ا حازوا جائزة  و‹‹ولاؤهم للروح.. عشرون شاعرًا أميركيًّ
بوليتزر«، و«في قلبي قارة.. عشرون شاعرةً وشاعرًا 
ا«، حرصت على ترجمة النصوص التي  أفرو- أميركيًّ
تتناسب مع ذائقتي، فأنا أترجم ما أُحب وما يؤثر 
ل  . أترجم النص الذي يملك المرونة في التحوُّ فيَّ
أعني  أُخرى،  ثقافةٍ  لغة  في  آخر  إبداعيٍّ  نصِّ  إلى 
النص الذي أستطيع أن أبقي على معناه وشكله 
وفي  حرفية،  أكون  أن  دون  من  ومغزاه  ورسالته 
الوقت نفسه من دون أن أُمارس »خيانة« النص 
ني أترجم النص الذي يضيف  غير المُستحبة. كما أنَّ
جديدًا في المحتوى والأسلوب والبناء والشكل إلى 

• ما الذي يجعل الترجمة »عملية إبداعية«، كما 
ترينها؟

الأدبية  الفنون  توازي  إبداعية،  عملية  الترجمة   -
تنقل  فهي  الجمالي،  وحسها  إبداعها  في  الأخرى 
ل  تحوِّ ها  أنَّ كما  وواسعة،  جديدة  آفاق  إلى  النص 

العالمية، وتضيف  إلى  المحلية  الأدبي من  النص 
نقل  ليست عملية  الترجمة،  للنص.  أبعادًا جمالية 
للنصِّ ورسالته ومغزاه،  إنما هي فهمٌ  للكلمات، 
عن  تمامًا  مختلفة  ثقافةٍ  لغةٍ  إلى  ذلك  ونقل 
الأصل. ويكمن هذا الاختلاف في البناء والأسلوب 

ضفاف | ضفاف |

ضـــفـــــاف ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

سارة حواس

حوار: ساسي جبيل )تونس(

ترى الشاعرة والمترجمة والأكاديمية المصرية، الدكتورة سارة حامد حوّاس، أنّ »الترجمة، ليست عملية نقل 
للكلمات، إنما هي فهمٌ للنصّ ورسالته ومغزاه، ونقل ذلك إلى لغةٍ ثقافةٍ مختلفة تمامًا عن الأصل«.

لدى الكاتبة مشروع لترجمة الشعر الأميركي، إذ تسعى لنقل نصوص لم تترجم من قبل إلى اللغة العربية. 
وقد أصدرت ضمن مشروعها ثلاثة كتب تتضمن مختارات من قصائد شعراء مع سيرهم الحياتية والكتابية.

وتؤكد سارة حوّاس في حوار مع مجلة »كتاب« أن »التحدي الأكبر الذي يواجه أيّ مترجم هو ثقل النص«، 
مشيرة إلى أنّ المترجم يتعامل مع النص وليس الشاعر، مضيفة »كلما كان النصُّ عميقًا، كانت الترجمة صعبة 

ومُغامرة ممتعة في الوقت نفسه«.
وعن كيفية اختيار القصائد التي ترجمتها في المختارات الشعرية الثلاث، تقول »حرصت على ترجمة النصوص 
«، موضحة أنها تنقل النص الذي يمتاز بمرونة ليتحوُل  التي تتناسب مع ذائقتي، فأنا أترجم ما أُحب وما يؤثر فيَّ

إلى نصّ في لغة أخرى ضمن فضاء ثقافي جديد.



87 112113 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

المتلقي العربي. لذلك، أحب ترجمة النصوص التي 
لم تُترجم من قبل.

 
• تجمعين بين البحث الأكاديمي في اللغويات 
وبين الإبداع. كيف أثّر الحقلان على مقاربتك للغة 

والترجمة؟
- العلاقة بين الحقلين الأكاديمي والإبداعي متداخلة 
الإنجليزية  اللغويات  في  فتخصصي  ومتصلة، 
ليس  أترجمه  الذي  النص  فهم  في  كثيرًا  أفادني 
فقط فهم معناه، ولكن أيضًا فهم الحيل اللغوية 
والصور البلاغية والجمالية في النصوص. كما أن 
ترجمتي للنصوص الشعرية العالمية دعمتني كثيرًا 
في كتابتي الشعرية وأثْرت عندي الحس الشعري، 
فأصبحت أكتب بلغتي الخاصة مستخدمة تقنيات 
سه  تدرِّ أو  تدرُسه  ما  كل  بأن  أؤمن  فأنا  متنوعة، 
ل البنية اللغوية والتكوين الثقافي للمترجم أو  يشكِّ

المبدع بشكل عام.

 
• عند ترجمتك لشعراء كبار، ما التحدي الأكبر لديك؟
- التحدي الأكبر الذي يواجه أي مترجم هو ثقل 
النص، فأنت في الأخير تتعامل مع نصٍّ وليس مع 
شاعر، فكلما كان النصُّ عميقًا، كانت الترجمة صعبة 
ومُغامرة ممتعة في الوقت نفسه. فالمترجم يشعر 
بالمتعة في التعامل مع النص العميق، لأنه يشعر 
ه في تحدٍّ مع ذاته، ويفرح كثيرًا عندما ينتهي من  كأنَّ

ذلك التحدي بنجاحٍ.
 

• في الترجمة، هل تميلين إلى الشرح والتفسير 
في الهوامش، أم تفضلين ترك النص يعمل بذاته؟

رح. لكنني أتجه إلى  - في الشعر، لا أميل إلى الشَّ
إضافة بعض التفسيرات غير المعقدة في الهوامش، 
ص غير دارج أو غير  لتوضيح معنى مصطلح في النَّ
معروف في ثقافتنا العربية، كي أجعل القارئ يقرأ 

النص بصورةٍ صحيحة.

أن  يحدث  مترجمة، وشاعرة، هل  بوصفك   •  
تتأثر كتابتك الإبداعية بالترجمة، وكيف تحافظين 

على صوتك الخاص؟
ر  يؤثِّ لا  لكنه  غير مباشر،  تأثر  يحدث  بالتأكيد،   -
على صوتي الخاص، فلديَّ هويتي ولغتي وأسلوبي 
بصورة  وتظهر  بها  أعتز  التي  وثقافتي ومشاعري 
لكثير  التعرض  لكن  الشعرية.  كتابتي  في  تلقائية 
من المدارس الشعرية والثقافات المتنوعة يصقل 
معرفتي ويمدني بالعديد من الأفكار ويحثني على 
التجديد. فالشاعر لا بد أن يكون مطلعًا على شعر 
العالم، وأن يكون ذا ثقافة موسوعية، حتى يكون 
قادرًا على الابتكار والخلق، ولا يكون مكتفيا بذاته 
فقط، أو لا يسمع غيره من الشعراء أو لا يقرأ إلّّا 

شعره.
 

• من تجربتك في النشر، ما التحديات الأكبر التي 
يواجهها مترجم الشعر في الوطن العربي اليوم؟

- هناك أزمة في نشر الشعر المترجم داخل الوطن 
العربي وخارجه، فهي أزمة قائمة بالفعل وحلها في يد 
المترجم والمؤسسات التي يجب أن تقوم بدورها في 
عملية توفير دور نشر في الخارج لتشجيع المترجمين 
على ترجمة النصوص الشعرية إلى اللغات الأخرى، 
لأن التكاليف الباهظة لا يقدر عليها المترجم. ولا بد 
من دعم مؤسسي لتلك الترجمات إذا أردنا أن تصل 
أصوات شعرائنا إلى العالم. أما عن دور المترجم فلا 
بد أن يسعى إلى التواصل مع مجلات ودور نشر 

عالمية حتى يصل إلى اتفاق لا يكلفه مبالغ طائلة. 

هناك أيضًا أزمة في التواصل بين المترجم والجهات 

الأخرى خارج الوطن العربي. ولكن المشهد العربي 

ا إلى حد كبير، ففي  لنشر ترجمة الشعر ليس مأساويًّ

الفترة الأخيرة بدأت بعض دور النشر تُقبل على نشر 

الشعر المترجم.

ضفاف | ضفاف |

سيرة

الدكتورة سارة حامد حوّاس، شاعرة ومترجمة وأكاديمية من مصر، تعمل أستاذة في اللغويات بقسم 
اللغة الإنجليزية بجامعة المنصورة، في مصر. حاصلة على الدكتوراة في اللغويات التطبيقية. لها إصدارات 
عدة، من بينها: »ثقب المفتاح لا يرى.. عشرون شاعرة أميركية حائزات على جائزتي نوبل وبوليتزر«، 
»ولاؤهم للروح.. عشرون شاعرًا أميركيًا حازوا جائزة بوليتزر«، »قبلة روحي« ترجمة لمائة قصيدة لأحمد 

الشهاوي، »جبل على كتفي« كتاب شعري، »في قلبي قارة.. عشرون شاعرة وشاعرًا أفرو- أميركيًا«



87 114115 2026 872026كتاب     يناير كتاب     يناير

من الشاطئ الآخر ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

بقلم: الدكتور وائل فاروق

شهدت القرون الممتدة بين القرنين الثامن والرابع عشر 
بــاذخًــا فــي العالم العربي  ا  الميلاديين ازدهــــارًا علميًّ
الإســـامـــي، امــتــزجــت فــيــه عــنــاصــر الــفــكــر الإغــريــقــيّ 
والفارسيّ والهنديّ ضمن بيئةٍ عربيةٍ لغويّةٍ خصبة حيث 
كانت العربية آنذاك لغة العلم والفكر، والفضاء الرحب 
للترجمة والإبداع. لم تكن الترجمة مجرّد نقلٍ للألفاظ، 
اقتضت  عميق،  مــعــرفــيٍّ  تكييفٍ  عمليّةَ  كــانــت  بــل 
استحداثَ ألفاظٍ عربيةٍ جديدة لتغطية المفاهيم الوافدة. 
وقد أدّى ذلك إلى نشوء منظومةٍ عربية مصطلحيّةٍ 
والكيمياء  والفلك  الرياضيات  فــي  متكاملة  علميّة 
والطبّ والفلسفة، أدخلت إلى اللاتينيّة، ومن ثَمّ إلى 
اللغات الأوروبــيــة الحديثة، مئات الألفاظ ذات الجذر 

العربيّ. 
دفــع هــذا الحضور الوافر طه حسين إلــى الدعوة إلى 
تأصيل المصطلح العلمي، ووجوب أن نبحث في تراثنا 
العلوم  مصطلحات  منه  لنستخرج  العلمي  العربي 
المختلفة قبل الإقــدام على ترجمة المصطلحات أو 
تعريبها، يقول: “لقد كان من الطبيعي قبل أن نضع 
لفرنجية  ا للمصطلحات  بلة  مقا علمية  مصطلحات 
اللغة  في  العلمية  المصطلحات  نحصي  أن  الحديثة 
العربية ونستبقي منها ما يصلح للوفاء بحاجة العلوم 
الحديثة، ولكنا نسينا أو تناسينا كل ما ورثناه عن القدماء 
مــن مصطلحات الــعــلــوم والــفــنــون، وأخــذنــا نترجم 
المصطلحات الفرنجية”. يرى طه حسين أن: “العيب 
الثابت فينا جميعا أننا لا نعرف من العربية إلّّا لغة القرآن 
والحديث، والشعر والأدب، ولا نقرأ الكتب العلمية مثل 
كتب ابن الهيثم والبيروني، وإن قرأناها فإننا نقرأها 

مستصحبين الفكرة الأدبية لا الفكرة العلمية”.
لا أظن أن دعوة طه حسين للكشف عن هذه الجذور 
العربيّة للعلم تقتصر على التتبّع اللغويّ أو التأصيل 
الاشتقاقيّ، ففهم المصطلحات العلميّة ذات الأصل 

التطوّر الدلاليّ للمفاهيم،  العربي يُعين على إدراك 
ويُسهم في تصحيح التصوّرات الأحادية للتاريخ العلميّ 
بت السرديّة الأوروبيّة، فالعودة للجذور  التي طالما غلَّ
في هذا السياق ليست فقط فعل من أفعال الإنصاف 
الحضاريّ ونزع المركزية الغربية، بل هي ضرورة كذلك 
لوضوح مفاهيم العلم واتّساقها، حيث تجسر الفجوة 
بين العلم الحديث وتاريخه، وتُعيد التوازن إلى تاريخ 
المعرفة، فاللغة ليست مجرّد وعاءٍ للعلم، بل هي جزءٌ 
من تاريخه وهُويّته، وهي أداتــه لتفكيك ما شاع من 
نمطية تصب هذه الثقافة في قالب جامد من الأحكام 
الخرافة في  القابع في  العرب  المسبقة مثل: عقل 

مقابل عقل اليونان الساطع بالفلسفة. 
يكشف تاريخ المصطلحات عن زيف هذه المقابلة، 
ولأضـــرب مــثــاً بمجرتنا الــتــي اصطلح الــعــرب على 
تسميتها “درب التبانة”، بينما أطلق عليها اليونانيون 
الاسم الأكثر شيوعًا في علم الفلك الغربي القديم منذ 
 ،)The Milky Way(  ــدرب اللبني 2500 عــام وهــو ال
ا إلى “الطريق  تُترجم العبارة اللاتينية   Via Lattea حرفيًّ
اللبنيّة” في المخيال الإغريقيّ الرومانيّ، كان الشريط 
المضيء في السماء يُــرى على أنّــه حليب مسكوب، 
حيث تروى الأسطورة الإغريقية أنّ حليب الإلهة اليونانية 
هيرا قد تناثر دون قصد منها في السماء حينما كانت 
تــرضــع هــرقــل، فالمصطلح الــعــلــمــي الـــذي مــا زال 
مستخدمًا حتى اليوم ينبع من رؤية أسطوريّة تُشبّه 
الآلهة  انعكاس لأجساد  الكون  بالبشر، حيث  الآلهة 
وأفعالهم، إنّــهــا رؤيــة رمــزيّــة عضويّة، تربط السماء 

بالأمومة وبالخصوبة الإلهيّة.
في المقابل، في الأصــل العربي، اشتقت عبارة 
»درب التبّانة« أو »طريق التبّان« من التبن أو النخالة. 
حيث كان العرب البدو حين ينظرون إلى السماء ليلًا 
يشبّهون ذلك الشريط الأبيض الممتدّ بآثار التبن 
المنثورة على الأرض، كما لو أنّ تبّانًا مرّ من هناك 

وتــرك وراءه أثــرًا لامعًا، إنّها صــورة أرضيّة واقعيّة 
مستمدّة من الحياة اليوميّة ومن بيئة الصحراء، لا 
من الأسطورة، تعبّر عن علاقة حسيّة مباشرة مع 
الطبيعة، وعن نزعة تجسيديّة واقعية تُحوّل المشهد 
الكوني إلى تجربة ملموسة مألوفة، قامت الثقافة 
الإغريقيّة الرومانيّة بأسطرة السماء، بينما جذبت 
الثقافة العربيّة السماء إلى الأرض وجعلتها امتدادًا 
للتجربة الحسيّة في الواقع. كلا التصويرين شعريّ، 
ــر من  ــ ــورة، والآخ ــطـ لــكــن أحــدهــمــا ينبع مــن الأسـ
الملاحظة الحية. بعبارة أخرى تنطلق الثقافة الإغريقية 
ــة أســطــوريــة، مــن سماء  فــي فهم الــواقــع مــن رؤي
تسكنها الآلهة، بينما تنطلق الثقافة العربية من رؤية 
وحياة  الأرض  تعكس  تجريبية، من سماء  حسيّة 
الإنسان. هكذا، تُجسّد الكلمتان طريقتين مختلفتين 
ــكــون؛ إحــداهــمــا تــتــحــدّث بلسان  ــى ال فــي النظر إل
الميثولوجيا، والأخرى بلسان التجربة اليومية. وهي 
مقابلة تتحدى الصورة النمطية المستقرة للعقل 
العربي الــغــارق في الأســطــورة، والعقل اليوناني 

السابح في المنطق.
هناك كذلك مصطلحات علمية كثيرة تولدت عن اللقاء 
الكلمة  أنَّ  ح  أو حربًا، مثلًًا يرجَّ الحضارتين سلمًا  بين 
“المجازفة”(  أو  “الخطر”  )بمعنى   hazard الإنجليزية 
مشتقّة من الكلمة العربية الزّهر، التي تعني “النرد” أو 
“لعبة النرد”، فخلال الحروب الصليبية، تعرّف الجنود 
ــيــون على لعبة “الــزّهــر” العربية، القائمة على  الأوروب
إلى  الكلمة  والــحــظّ والمصادفة، فانتقلت  المجازفة 
الفرنسية hasard، ثم إلى الإنجليزية hazard، لتتحول 
الكلمة العربية ذات الأصل الترفيهيّ إلى مفهومٍ علمي 
مجرّد في الفكر الغربي، أصبح اليوم يُؤسّس لحقولٍ 
علميّة كاملة مثل الإحصاء ونظرية الاحتمالات. وهو ما 
تحوّل  كيفيّة  مــثــالًٌٌاً دقيقًا على  اعتباره كذلك  يمكن 

مفهومٍ ثقافيّ إلى نموذجٍ علميٍّ تجريديّ.  

إنّ الوعي بالجذور العربية للمصطلحات العلميّة لا يُعدّ 
ا، بل هو فعلٌ حضاريّ  ا أو استعراضًا تاريخيًّ ترفًا لغويًّ
يرمّم الذاكرة الإنسانية ويُعيد التوازن إلى تاريخ المعرفة. 
فهو من جهةٍ يُمكّن الناطقين بالعربية من استعادة 
الثقة بلغتهم بوصفها أداةً صالحة للإبداع العلميّ، ومن 
جهةٍ أخرى يُتيح للغرب أن يرى في العربية شريكًا في بناء 

العلم لا مجرّد ناقلٍ له. 
إنّ إدراك تعدّد الأصــول اللغويّة للمفاهيم العلميّة، 
يجعلنا نرى العلم، لا بوصفه منظومةً “محايدة” فوق 
الثقافات، بل باعتباره ناتجًا عن تفاعلٍ لغويٍّ وتاريخيٍّ 
ــرةً لغويةً وثقافية،  دائـــم. فكلّ مصطلحٍ يحمل ذاكـ
ا  ومعرفتنا بها تُثري نظرتنا إلى العلم بوصفه تراثًا عالميًّ

مشتركًا.
ليست هــذه دعــوة إلــى فــرض العربية بديلًا عن لغاتٍ 
أخرى، بل إلى إدماجها في الشبكة العالمية للمعرفة بما 

يحفظ خصوصيتها ويضمن لها التواصل مع 
العلميّ  لــعــربــيّ  ا فالمصطلح  غيرها. 

يجب أن يكون قابلًًا للفهم والمقارنة 
على الصعيد الدوليّ دون أن يفقد 
بطبيعته  فالعلم  اللغوية،  ــذوره  جـ

ــه مــتــعــدّدة  ــغــت ــنّ ل ــكـ ــيّ، لـ ــ ــون ــ ك
الــمــشــارب، والــمــســتــقــبــل الــذي 
ننشده لا تحتكر فيه لغة أو ثقافة، 
ــدرِك الــوطــن  ــ ــم يُـ الــعــلــم. فــمــا ل
العربيّ أنّ اللغة هي جزءٌ من البنية 
د  مجرّ وليست  للعلم،  لتحتية  ا
مكوّنٍ ثقافيّ، فستظلّ العلوم 
عندنا علوماً “مترجمة” لا مُنتَجة.

• كاتب من مصر، وأستاذ 
اللغة العربية وآدابها في 

الجامعة الكاثوليكية بميلانو في 
إيطاليا.

عقلانية العرب وخرافة اليونان



87 1162026 كتاب     يناير

رقيمـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

على الرغم من العلاقة القديمة بين الثقافتين العربية والبولندية، إلّّا أن هذا الجسر القديم مرّت عليه أحوال 
وتحوّلات عدة، حتى كأن قطيعة ملتبسة حدثت بينهما. لكن جهود عدد من المستشرقين والمستعربين 

البولنديين والكتّاب والأدباء والمترجمين العرب أسهمت في ضخّ الحياة في عروق هذه العلاقة.
تعود بدايات العلاقة بين الثقافتين إلى القرنين الميلاديين الثامن والتاسع، وكان الرحّالة الأندلسيّ إبراهيم بن 

يعقوب الطرطوشي، ذكر بولندا ووصف بعض مناطقها، أثناء رحلته إلى أواسط وشمالي أوروبا، في القرن 
الميلادي العاشر. وفي شاهد جديد على العلاقة القديمة بين العرب والبولنديين، عُثر على عُملات فضيّة عربية 

قرب نهر في شمال بولندا، تعود إلى أكثر من ألف عام. أما الشاهد اللغوي، فيتمثل جليّاً في وجود أكثر من 700 
كلمة من أصل عربي في اللغة البولندية. وكان المستعرب يانوش دانتسكي، ذكر أنّ أدباء من التتار كتبوا نصوصاً 
نادرة باللغة البولندية، لكن بحروف عربية. كما تُعدّ المخطوطات العربية شاهدة على عمق العلاقة بين الثقافتين 

العربية والبولندية وعموم الثقافات السلافية. 
في شهر مايو/ أيار 2026، سنكون على موعد بولنديّ للاحتفاء بالشارقة “ضيف شرف” معرض وارسو الدولي 

للكتاب. هذا الموعد، سبقته جهود عديدة لمشروع الشارقة الثقافي في استئناف العلاقة بين الثقافتين وتمتين 
أواصرها على أرض الواقع، من خلال تعاون بين الجامعات، ومبادرات لدعم اللغة العربية في بولندا، واستضافة 

أدباء وكتّاب ومستعربين وطلاب جامعيين وناشرين بولنديين في فعاليات نظمتها الشارقة. والآن، يكرّس 
الموعد الجديد لاحتفاء بولندا بالشارقة عاصمة الحوار الثقافي العالمي، تقديراً لمكانتها العالية بين المدن 

الثقافية، وتثميناً لجهودها ومبادراتها الثقافية في العالم. 
لقد كان للرحّالة والمستشرقين والمستعربين البولنديين دور مهم في التبادل الثقافي بين العرب وبولندا، ومن 

بينهم فاتسواف سيفيرين جفوسكي، يانوش دانتسكي، بوغوسلاف زاغورسكي، بربارا ميخالاك بيكولسكا، 
مارك جيكان أحد كتّاب مجلة “كتاب”، ماريا كوفالسكا، أغاتا سكورون نالبورتشيك، وتاديوس كوفالسكي الذي 

أسس عام 1919 معهد الدراسات الشرقية في جامعة ياغيلونسكي في مدينة كراكوف. وفي الوقت 
نفسه كان لعدد من الكتّاب والباحثين العرب دور أساسيّ في تطور العلاقة بين العرب والبولنديين 

ثقافياً، ومن بينهم يوسف شحادة، مصطفى طويسات، جورج يعقوب، تيسير مشارقة، جميلة 
الوسلاتي، وهاتف جنابي صاحب الإسهامات الكبيرة في ترجمة الأدبين العربي والبولندي، والذي 

كرّمته بولندا بجوائز وأوسمة عديدة، منها ميدالية زيغمونت كراشينسكي، وجائزة معهد الكتاب 
البولندي العالمية، ووسام ألفريد كوفالكوفسكي في مجال الترجمة. وكان جنابي، وهو أحد كتّاب 

مجلة “كتاب”، ترجم نصوصاً لأكثر من 100 مؤلف بولندي، وفي عام 2021 أصدر 
بالعربية كتاب المختارات “الشعر البولندي في خمسة قرون” الذي جاء في أكثر من 

900 صفحة.  
آن لنا أن نستأنف مجدداً دور الأمة العربية، لنعيد ترميم الجسور الثقافية القديمة، 

ونبني جسوراً جديدة مع الآخر الإنساني.

علي العامري 
مدير التحرير

الموعد البولندي



20
26

ير 
ينا

 - 
87

د 
عد

 ال
ة -

من
لثا

ة ا
سن

ال



المنطقة الحرة التي تدعم
أعمال الطباعة والنشر حول العالم


	Cover 87 Online
	issue 87 online
	Cover 87 Online

